## Хафиз бин Ахмад аль-Хаками



ПО ВЕРОУЧЕНИЮ ИСЛАМА

# ح وزارة الشؤون الاسلامية والأوقاف والدعوة والإرشاد، ١٤٣١ هـ

فهرسة مكتبة اللك فهد الوطنية أثناء النشر

الحكمي ، حافظ

٢٠٠ سؤال وجواب في العقيدة باللغة الروسية / حافظ

الحكمي. - الرياض، ١٤٢٧ هـ

۲۸۲ص ؛ ۱۷ سم

ردمك : ٩٩٩ - ٢٩ - ٩٩٦٠

١ - التوحيد ٢ - العقيدة الإسلامية أ، العنوان

ديوي ۲٤٠ 1205/7021

رقم الإيداع: ١٤٢٧ / ١٤٢٧ ردمك : ٠ - ٩٩٩ - ٢٩ - ٩٩٦٠

> الطبعة التاسعة A 1240

#### Аль-Хаками, Хафиз Бин Ахмад

А56 200 вопросов по вероучению ислама: Пер. с араб. 2-е изд., исправл. — Москва: УММЛ, 2006. — 280 с. — Часть текста парал. на рус. и араб. яз.

ISBN 5-85247-029-4

Перевод с арабского: кандидат философских наук Владимир Абдалла Нирппа.

Перевод проверен научной комиссией Российского фонда «Ибрагим Бин Абдулазиз Аль Ибрагим».

По сути, книга является учебником по исламскому вероубеждению (акида), написанному в форме возрастающих по степени сложности вопросов и кратких ответов, подкрепленных доводами, взятыми из первоисточников — благородного Корана и сунны пророка Мухаммада, подкрепленных соверения об основах и принципах ислама и едипобожия.

Предназначена для студентов исламских учебных заведений, теологов, востоковедов и всех, кто интересуется исламской религией.

УД**Н** 297 ББК 86.38

<sup>©</sup> Российский фонд «Ибрагим Бин Абдулазиз Аль Ибрагим», 2000

<sup>©</sup> УММА. 2006

### ПРЕДИСЛОВИЕ К ПЕРВОМУ ИЗДАНИЮ

Хвала Аллаху Единому, Вечному, который не рождал и не был рождён, и не был Ему равен никто! Благословения и мир нашему пророку Мухаммаду, который донёс до человечества призыв чистого сдинобожия, обратившись с призывом к мирам, и умма его до сих пор продолжает произносить благословенные слова единобожия: «Нет бога, кроме Аллаха, и Мухаммад — посланиик Аллаха».

Естественно, что название «Двести вопросов по вероучению ислама» предполагает, что на эти вопросы даются и ответы. По сути дела эта книга является учебником по единобожию или же вероучению, написанным в форме возрастающих по степени сложности вопросов и кратких ответов.

Вопросы всегда были и остаются прекрасным средством обучения в области самых разных наук, сочетая в себе упорядоченность, указания, способность заинтересовать людей и вызывать горячие обсуждения, а также помощь в запоминании необходимых знаний.

Благородный Коран представляет собой великий пример подобного средства обучения, поскольку в его аятах неоднократно встречаются такие слова: «И они спрашивают тебя о...», — за которыми следует соответствующий ответ.

И когда Джибрил, мир ему, принявший облик человека, которого люди не знали, встретился с пророком, тоже использовал этот метод, задавая пророку, вопросы об исламе, вере, чистосердечии и времени наступления Дня Воскресения так, будто он пе знал ответов на них, и делая это с целью обучения присутствовавших при этом людей.

А сколько раз пророк, , задавал своим сподвижникам вопросы такого рода: (Как вы думаете, кто?..), — или: (Известно ли вам?.), — сначала предоставляя им возможность отвечать на них самим, а потом давая на эти вопросы правильные ответы. И благодаря таким вопросам и ответам до нас дошла значительная часть исламского наследия, ведь часто бывало

так, что кто-нибудь приходил к пророку, давал издалека и задавал ему какой-нибудь вопрос, пророк же, давал ответ, который не только удовлетворял спранцивавшего, но и являлся средством обучения присутствовавших.

В соотвествии с одной из основ фикха человек, не обладающий знанием, должен обращаться к знающим и задавать им вопросы, ведь Аллах Всевышний сказал:

€...и спрашивайте обладателей Писания, если сами вы не знаете. В примен 42

Это было сказано по той причине, что вопрос является ключом, открывающим доступ к огромному миру знаний.

Этим же путём пошёл и автор пашей книги, которая пазывается «Двести вопросов по вероучению пслама», да помилует его Аллах. Он пользовался широкой известностью и являлся преподавателем различных высших учебных заведений, воспитателем ицущих знание и знатоком всевозможных шариатских наук: вероучения  $(a\kappa u\partial a)$ , хадисов и терминологии сунны, фикха и так далее. Несмотря на то, что умер он в самом расцвете сил, этот человек оставил после себя много книг на самые разные темы и иногда он освещал одну и ту же тему, пользуясь разными методами. Так, например, для того, чтобы его ученикам легче было усваивать основы вероучения ислама, он написал для них целую книгу в стихах, но об этом же он писал и в прозе, составив для них книгу «Двести вопросов по вероучению ислама» в форме вопросов и ответов.

#### Дорогой читатель!

По милости Аллаха Всевышнего нами были предприняты усилия по изданию русского перевода этой книги в надежде, что она:

- заполнит собой один из пробелов в учебной литературе на русском языке, предназначенной для обучения шариатским наукам:
- позволит каждому студенту и каждому исследователю воспользоваться доводами шариата, взятыми из благородного Корана и суппы пророка, то же касается каждого вопроса, то он закладывает основы шариатского знания и способ-

ствует подготовке студента с помощью тех методов, которыми пользуются в своих умозаключениях улемы.

Кроме того, нам хотелось бы обратить внимание читателя на следующие моменты:

- Многие ответы являются весьма краткими. Автор ограничивается только цитированием соответствующего довода, опасаясь многословия, несмотря на то, что каждый вопрос вполне достоин отдельного исследования.
- Многие вопросы связаны друг с другом, что, к примеру, касается вопросов, имеющих отношение к основам веры и основоположениям ислама.
- Некоторые места арабского текста были сокращены с целью облегчения их восприятия в русском переводе. Все хадисы, встречающиеся в тексте, были приведены в соответствии с их первоисточниками, которыми являются основные сборники хадисов пророка,
- Взятые в скобки слова переводимых аятов Корана и хадисов отсутствуют в текстах первоисточников и используются нами как средство передачи смысла сказанного.

#### Уважаемый читатель!

Пусть эта книга поможет тебе возвыситься к чистому источнику вероучения, и пусть твоё путешествие с этими вопросами окажется интересным и благословенным, и пусть воздастся тебе наградой за твоё терпение и твои усилия, направленные на обретение ключей к вероучению, и пусть каждый ответ послужит тебе указанием на свет истины!

Пусть Аллах Всевышний, слава Ему, примет сделанное нами и тобой, и обратит нам на пользу это знание и даст нам достигнуть высших пределов знания и счастья!

И пусть Аллах Всевынний, слава Ему, запишет автору этой книги, да помилует его Аллах, множество добрых дел за его труд и положит их на его Весы в День Воскресения!

Паучная комиссия Российского фонда «Ибрагим Бин Абдулазиз Аль Ибрагим»

#### ПРЕДИСЛОВИЕ АВТОРА

﴿ اَلْحَسَمَدُ لِلَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلْمَنَ وَالنُّورِّ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَسُ وَا بِرَبِّهِمَ يَعْدِلُونَ ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَفَكُم مِن طِينِ ثُمَّ قَضَىٰٓ آجَكَ ۗ وَآجَلُ مُسَمَّى عِندَمُّ ثُمَّ اَنتُرُ تَمْتَوُنَ ﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَوَتِ وَفِي الْأَرْضِ ثَيْلَ مِسَرَّكُمْ وَجَهَرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْدِيمُونَ ﴾

(Хвала Аллаху, который создал небеса и землю и сотворил мрак и свет, и после (этого)¹ те, кто не уверовал в своего Господа, приравнивают!² ○ Он — Тот, который создал вас из глины, а потом установил срок, и есть у Него срок определённый³, и после этого вы сомневаетесь! ○ И Он — Аллах в небесах и на земле⁴. Знает Он о вас тайное и явное, и знает Он, что вы совершаете. ▶ Скот, 1-3.

Свидетельствую, что нет бога, кроме одного лишь Аллаха, у которого нет сотоварища, и свидетельствую, что «Он — Один, 
Вечный<sup>5</sup>, 
не рождал Он и не был рождён, 
и не был Ему равным никто»<sup>6</sup>, 
ведь это Ему принадлежит то, что в небесах, 
и то, что на земле, и все Ему подчиняются, 
Он — Творец небес и земли, и когда Он решает что-нибудь, то говорит только: 
«Будь!», — и это возникает»<sup>7</sup>, 
и Господь твой создаёт, что пожелает, и избирает<sup>8</sup>, у них<sup>9</sup> же нет выбора; Аллах выше того, что 
они придают Ему в сотоварищи» ведь Его не спросят за то,

<sup>1</sup> То есть: после этого великого творения.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Речь идёт о приравнивании Аллаха к кому-то другому со стороны многобожников.

 $<sup>^3</sup>$  Этим словам даются разные толкования, например, указывается, что под первым сроком подразумевается смерть, а под вторым — День Воскресения.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> То есть: Он — Единый Бог как на небесах, так и на земле, и лишь Ему следует поклоняться.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Араб. *ac-Самад* — другим значением этого слова является «Тот, к которому все остальные обращаются со своими нуждами».

<sup>6</sup> См.: «Искренность», 1-4.

<sup>7</sup> См.: «Корова», 116-117.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> В частности здесь имеется в виду выбор Аллахом Своих посланников к пюдям.

<sup>9</sup> Речь идёт о любых сотворённых существах вообще.

<sup>10</sup> См.: «Рассказ», 68.

что Он делает, а они будут спрошены». И я свидетельствую, что наш господин и наш пророк Мухаммад — Его раб и Его посланник, которого «Он послал с руководством» и религией истины, чтобы вознести её над любой (иной) религией, даже если это и ненавистно многобожникам». Да благословляет Аллах и да приветствует до самого Дия Воскресения его самого, и его семейство, и его сподвижников, которые судили по истине и благодаря ей придерживались справедливости, и тех, кто идёт за ними с чистыми сердцами и не отклоняется от супны, но следует ей, придерживается её, дружит и враждует в соответствии с указаниями супны, борется за неё и отстапвает её, а также всех тех, кто идёт их путём.

#### А затем:

Предлагаемый вниманию читателя краткий, по весьма полезный сборник содержит в себе сведения об основах и принципах религии и единобожия, к которому призывали посланники и о котором говорится в ниспосланных свыше Писаниях, ведь не спасется пикто из тех, кто не исповедует единобожия. Эта книга ведёт к ясному пути истины, так как в ней разъясняются различные аспекты и особенности веры и говорится о том, что уничтожает веру или противоречит её целостности. Каждый из рассматриваемых в ней вопросов был снабжён соответствующими доводами и указаниями, чтобы суть его обнаружилась полностью. При этом я ограничился использованием доводов' приверженцев сунны и не стал приводить утверждений следующих своим страстям и придерживающихся нововведений, так как упоминать их можно лишь для того, чтобы опровергать и критиковать их с позиций сунны. Кроме того, выявлением нелостатков подобных утверждений занимались великие имамы, написавшие с целью их опровержения и устранения специальные сочинения. И хотя нечто можно познать и с помощью его противоположности, после восхода

¹ См.: «Пророки», 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Под руководством (*худа*) подразумевается всё то, что выводит людей на путь истинный и исходит от посланников и пророков, передававших людям то, что они узнавали от Аллаха через откровения.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См.: «Покаяние», 33; «Ряды», 9.

<sup>4</sup> Все свои доводы приверженцы сунны берут из самой сунны и Корана.

солица уже не нужно искать пикаких доводов в пользу паступления дня. То же самое относится и к истине, поскольку когда она становится ясной, ничего, кроме заблуждений, появиться уже не может.

Я составил свой труд в форме вопросов, чтобы привлечь к пим внимание стремящегося к знанию, снабдил эти вопросы ответами, разъясняющими суть дела, и назвал эту книгу «Вехи сунны, отмечающие собой воззрения той религиозной общины, которая спасётся и победит», и я молю Аллаха сделать так, чтобы она явилась выражением моего искреннего стремления к Его высочайшему лику, и обратить нам на пользу то, что мы узнали, и научить нас тому, что пойдёт нам на пользу и что стало бы проявлением Его благодеяний и милости. Поистине, Оп всё может, Оп добр по отношению к Своим рабам, и Он всё знает о них, к Нему возвращение, и Ему решать судьбы, Он — наш Покровитель и прекрасен этот Покровитель и Защитник!

Хафиз Бин Ахмад аль-Хаками

### СОДЕРЖАНИЕ

| Предисловие к первому изданиюII                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Предисловие автора V                                                                                                                          |
| ВОПРОС 1. Что является первостепенной обязанностью рабов Аллаха?                                                                              |
| ВОПРОС 2. Ради чего было создано всё сущее?                                                                                                   |
| ВОПРОС 3. Что означает слово «раб» ('абд)?                                                                                                    |
| ВОПРОС 4. Что такое поклонение?<br>Когда то или иное дело становится поклонением?3                                                            |
| ВОПРОС 5. Что является признаком любви раба к его Всемогущему и Великому Господу?                                                             |
| ВОПРОС 6. Как рабы Аллаха узнали о том,<br>что Он любит и что является угодным Ему?                                                           |
| ВОПРОС 7. Сколько насчитывается условий поклонения?                                                                                           |
| ВОПРОС 8. Что такое подтичная решимость?                                                                                                      |
| ВОПРОС 9. Что означает искрепность намерения?                                                                                                 |
| ВОПРОС 10. Что подразумевается под религиозным законом (шар'), в строгом соответствии с которым Аллах Всевышний поведел исповедовать религию? |
| ВОПРОС 11. Сколько ступеней включает в себя пслам?                                                                                            |
| ВОПРОС 12. Что такое «ислим» (покорность)?                                                                                                    |
| ВОПРОС 13. Что может служить указанием на то, что понятие «ислам» охватывает собой всю религию в целом?                                       |
| ВОПРОС 14. Какие указания имеются на то, что исламу можно дать определение, перечислив пять его столпов?                                      |
| ВОПРОС 15. Какое место в религии занимают два свидетельства?                                                                                  |
| ВОПРОС 16. Что указывает на необходимость свидетельства о том, что нет бога, кроме Аллаха?                                                    |
| ВОПРОС 17. В чём смысл свидетельства о том,<br>что нет бога, кроме Аллаха?                                                                    |

| ВОПРОС 18. | Каковы условия действительности<br>свидетельства о том, что нет бога, кроме Аллаха,<br>без соблюдения которых в полном объёме опо             |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | не принесёт пользы тому, кто его произпесёт?12                                                                                                |
| ВОПРОС 19. | Какие аяты Корапа и хадисы указывают на пеобходимость знапия?12                                                                               |
| ВОПРОС 20. | Какие аяты Корана и хадисы указывают на необходимость убеждённости? 13                                                                        |
| ВОПРОС 21. | Какие аяты Корана указывают<br>на необходимость покорпости воле Аллаха?14                                                                     |
| ВОПРОС 22. | Какие аяты Корана и хадисы указывают на необходимость внутреннего согласия со словами свидетельства?                                          |
| ВОПРОС 23. | Какие аяты Корана и хадисы указывают на необходимость искренности ( <i>uxлас</i> )?                                                           |
| ВОПРОС 24. | Какие указания на необходимость придерживаться правдивости имеются в Коране и суппе?                                                          |
| ВОПРОС 25. | Какие аяты Корана и хадисы<br>указывают на пеобходимость любви?                                                                               |
| ВОПРОС 26. | Что является указанием на необходимость проявления дружеского расположения и враждебности ради Аллаха? 19                                     |
| ВОПРОС 27. | Что указывает па необходимость свидетельства о том, что Мухаммад, — послапник Аллаха? — 19                                                    |
| ВОПРОС 28. | В чём смысл свидетельства о том, что Мухаммад, "Дам», — посланник Аллаха?20                                                                   |
| ВОПРОС 29. | Каковы необходимые условия свидетельства о том, что Мухаммад, ", — посланник Аллаха, и будет ли первая часть свидетельства принята без этого? |
| ВОПРОС 30. | Что указывает на необходимость молитвы и выплаты закята?                                                                                      |
| ВОПРОС 31. | Что указывает па необходимость соблюдения поста?                                                                                              |

| BOHPOC 32. | совершения хаджжа?                                                                                          |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| вопрос 33. | Что такое вера?                                                                                             |
| ВОПРОС 34. | Какие указания имеются на то, что вера представляет собой сочетание слова и действия?                       |
| ВОПРОС 35. | Что может служить указанием на возможность увеличения и уменьшения веры?25                                  |
| вопрос 36. | Что является указанием па то, что верующие могут превосходить друг друга по вере своей?26                   |
| ВОПРОС 37. | Что является указанием на то, что нонятие «вера» может охватывать собой всю религию в целом?                |
| вопрос 38. | Какие имеются указания на то, что можно дать точное определение вере, перечислив шесть её столпов?          |
| ВОПРОС 39. | Какие указания на существование вышеупомянутых столнов веры в целом имеются в Коране?                       |
| ВОПРОС 40. | Что означает вера в Аллаха Всемогущего н<br>Великого?                                                       |
| ВОПРОС 41. | Что означает признание Аллаха единственным Богом (таухид аль-улюхийа)?30                                    |
| ВОПРОС 42. | Что противоположно признанию Аллаха единственным Богом?                                                     |
| ВОПРОС 43. | Что такое большое мпогобожие?31                                                                             |
| ВОПРОС 44. | Что такое малое многобожие?                                                                                 |
| ВОПРОС 45. | Какая разница между союзом «и»<br>и выражением «а потом», использующимися<br>в вышеупомянутых предложениях? |
| ВОПРОС 46. | Что означает признание Аллаха единственным<br>Господом (таухид ар-рубубийа)?                                |
| ВОПРОС 47. | Что является противоположностью признания<br>Аллаха единственным Господом?                                  |

| ВОПРОС 48. | В чём смысл признания того, что лишь<br>Аллах обладает определёнными именами<br>и атрибутами (таухиду-ль-асма ва-с-сифат)?                                                        |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ВОПРОС 49. | Какие указания на прекраспейшие имена<br>Аллаха имеются в Корапе и сунне?                                                                                                         |
| ВОПРОС 50. | Какие прекраспейшие имена упоминаются в Корапе?                                                                                                                                   |
| ВОПРОС 51. | Какие прекраспейшие имена упоминаются в суппе?                                                                                                                                    |
| ВОПРОС 52. | На сколько видов подразделяются<br>указания, имеющие отношения<br>к прекраспейшим именам?                                                                                         |
| ВОПРОС 53. | Что может служить примером этого?49                                                                                                                                               |
| ВОПРОС 54. | На сколько частей подразделяется то, на что указывают собой прекраснейшие имена, с точки зрения содержания этих указаний?                                                         |
| ВОПРОС 55. | На сколько частей подразделяется то, на что указывают собой прекраспейшие имена, с точки зрения применимости этого к Аллаху Всемогущему и Великому?                               |
| ВОПРОС 56. | Рапее уже упомипалось о том, что среди атрибутов Аллаха Всевышпего есть атрибуты сущностные и атрибуты действия. Какие примеры сущностных атрибутов встречаются в Корапе и сунне? |
| ВОПРОС 57. | Какие примеры атрибутов действия встречаются в Коране?55                                                                                                                          |
| ВОПРОС 58. | Какие примеры атрибутов действия встречаются в суппе?                                                                                                                             |
| ВОПРОС 59. | Являются ли прекраспейшие имена производными от всех атрибутов действия или же все имена Аллаха известны из писпосланных свыше откровений?                                        |
| ВОПРОС 60. | Что включают в себя такие имена Всевышнего как Высокий (аль-Али) и Высочайший (аль-Аля) и какое отношение они имеют к смыслу таких имён как Побеждающий                           |

|            | (аз-Захир), Всеподчиняющий (аль-Кахир) и Возвышающийся (аль-Мута'али)?60                                                                                                                                        |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| вопрос 61. | Какие указания имеются в Корапе на то,<br>что Аллах возвышается над Своим творением?60                                                                                                                          |
| вопрос 62. | Есть ли указания такого рода в суппе?62                                                                                                                                                                         |
| вопрос 63. | Что говорили имамы религии из числа наших праведных предшественников по вопросу об утверждении (ucmusa') Аллаха на Его троне?                                                                                   |
| ВОПРОС 64. | Какие аяты Корана указывают на то, что Аллах является Всеподчиняющим?64                                                                                                                                         |
| вопрос 65. | Какие хадисы указывают па то, что Аллах является Всеподчипяющим?65                                                                                                                                              |
| вопрос 66. | Что свидетельствует о высоте положения Аллаха Всемогущего и Великого и что следует отрицать, когда речь идёт о Нём?                                                                                             |
| ВОПРОС 67. | Что означают слова пророка, "Апах», который сказал о прекраспейших именах: (войдет в Рай тот, кто станет перечислять их)?68                                                                                     |
| ВОПРОС 68. | Что является противоположностью признания Аллаха единственным обладателем вышеупомянутых имён и атрибутов?70                                                                                                    |
| вопрос 69. | Являются ли все виды признания единственности Аллаха (таухид) столь неразрывно связанными между собой, что нечто несовместимое с одним из его видов в то же время несовместимо и со всеми этими видами в целом? |
| ВОПРОС 70. | Какие указания на обязательность веры в ангелов имеются в Корапе и суппе?73                                                                                                                                     |
| вопрос 71. | Что означает вера в ангелов?                                                                                                                                                                                    |
| вопрос 72. | Какие категории ангелов существуют, с точки зрепия цели их создания Аллахом и того, что Он им поручил?                                                                                                          |
| вопрос 73. | Что является указанием на обязательность веры в Писания?                                                                                                                                                        |
|            | XIII                                                                                                                                                                                                            |

| BOHFOC 14. | Писания упомянуты в Коране?77                                                                                                                                                                           |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ВОПРОС 75. | Что подразумевает собой вера<br>в Писания Аллаха Всемогущего и Великого?78                                                                                                                              |
| ВОПРОС 76. | Какое положение занимает Коран по отношению к ниспосланным прежде Писаниям?                                                                                                                             |
| ВОПРОС 77. | Чего необходимо неуклопно придерживаться по отношению к Корапу для всех членов исламской общины?                                                                                                        |
| ВОПРОС 78. | Что значит придерживаться Корана<br>и отдавать ему должное?                                                                                                                                             |
| ВОПРОС 79. | Является ли такой атрибут как слово сущностным атрибутом или атрибутом действия?                                                                                                                        |
| ВОПРОС 80. | Что является указанием<br>на обязательность веры в посланников?85                                                                                                                                       |
| ВОПРОС 81. | Что подразумевает собой вера в посланников?86                                                                                                                                                           |
| ВОПРОС 82. | Соответствовали ли друг другу призывы посланников в том, что они приказывали людям и что запрещали?                                                                                                     |
| ВОПРОС 83. | Какие указания имеются на то, что между посланниками не было различий по вопросам, имеющим отношение к вышеупомянутым основам поклопения?                                                               |
| ВОПРОС 84. | Какие указания имеются на то, что по частным вопросам, имевіним отпошение к дозволенному и запретному, религиозные законы, к подчинению которым посланники призывали людей, отличались друг от друга?89 |
| ВОПРОС 85. | Обо всех ли посланниках Аллах рассказал<br>в Коране?                                                                                                                                                    |
| ВОПРОС 86. | Кого из посланников Аллах Всевышний назвал в Корапе поимённо?                                                                                                                                           |
| ВОПРОС 87. | Кто из послапников был назван «обладающими твёрдой решимостью» (улю-ль- 'азм)?91                                                                                                                        |
| ВОПРОС 88. | Кто был первым посланником?                                                                                                                                                                             |
| XIV        |                                                                                                                                                                                                         |

| BOHPOC 89.  | Когда возникли вышеупомянутые расхождения?92                                                           |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ВОПРОС 90.  | Кто является последним пророком<br>и что указывает на это?93                                           |
| ВОПРОС 91.  | Чем паш пророк Мухаммад, "Мих»,<br>отличался от других пророков?                                       |
| ВОПРОС 92.  | Что такое чудеса пророков?95                                                                           |
| ВОПРОС 93.  | Что является указанием<br>на непревзойдённость Корана?97                                               |
| ВОПРОС 94.  | Что служит указанием на обязательность<br>веры в Последний день?99                                     |
| ВОПРОС 95.  | Что подразумевает собой вера<br>в Последний день и что она включает в себя?100                         |
| ВОПРОС 96.  | Известно ли кому-пибудь,<br>когда пастапет Час этот?100                                                |
| ВОПРОС 97.  | Какие примеры признаков приближения<br>Часа этого приводятся в Коране?101                              |
| ВОПРОС 98.  | Какие примеры признаков приближения<br>Часа этого приводятся в супне?103                               |
| ВОПРОС 99.  | Что является указанием на обязательность<br>веры в смерть?106                                          |
| ВОПРОС 100. | Какие указания на испытания могилы и блаженство или мучения, ожидающие там людей, имеются в Коране?107 |
| вопрос 101. | Какие указапия на испытапия могилы и блаженство или мучения, ожидающие там людей, имеются в сунне?109  |
| ВОПРОС 102. | Какие указания существуют на то, что люди будут воскрешены и восстанут из могил?                       |
| вопрос 103. | Какое суждение следует вынести о том,<br>кто не верит в воскресение?114                                |
| ВОПРОС 104. | Что является указанием на трубный глас<br>и сколько раз протрубят в трубу в День<br>Воскресения?116    |
| вопрос 105. | Как описывается сбор людей<br>в День Воскресения в Корапе?117                                          |

| ВОПРОС 106. | Как описывается сбор людей<br>в День Воскресения в сунне?                                                                               |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| вопрос 107. | Как описывается в Коране положение тех, кто будет стоять в ожидании Суда (аль-маукыф) в День Воскресения?120                            |
| ВОПРОС 108. | Как описывается в сунне положение тех, кто будет стоять в ожидании Суда в День Воскресения?                                             |
| ВОПРОС 109. | Как описывается в Коране предстояние (аль-ард) и расчёт (аль-хисаб)?122                                                                 |
| ВОПРОС 110. | Как описывается в сунне предстояние и расчёт?                                                                                           |
| вопрос 111. | Как описывается в Коране разворачивание свитков?                                                                                        |
| ВОПРОС 112. | Как описывается разворачивание свитков в супне?                                                                                         |
| вопрос 113. | Какие аяты Корана служат указанием на то,<br>что в День Воскресения будут установлены<br>Весы, и как будет происходить взвешивание? 129 |
| ВОПРОС 114. | Какие хадисы служат указанием на то, что в День Воскресения будут установлены Весы, и как будет происходить взвенивание согласно сунне? |
| ВОПРОС 115. | Какие указания на Сират имеются в Коране? 130                                                                                           |
| ВОПРОС 116. | Какие указания на Сират имеются в сунпе и как он описывается в хадисах? 131                                                             |
| ВОПРОС 117. | Какие указания на воздаяние равным (аль-кисас) в День Воскресения имеются в Коране?132                                                  |
| ВОПРОС 118. | Какие указания на воздаяние равным в День Воскресения имеются в сунпе и что оно будет собой представлять?                               |
| ВОПРОС 119. | Какие указания на водоём имеются в Коране и как оп описывется в суние?                                                                  |
| ВОПРОС 120. | Что является указанием на обязательность<br>веры в Рай и Ад?135                                                                         |

| вопрос | 121. | Что подразумевает собой вера в Рай и в Ад? 136                                                                                                                    |
|--------|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| вопрос | 122. | Что указывает на существование Рая и Ада<br>в настоящее время?137                                                                                                 |
| ВОПРОС | 123. | Какие указания существуют на то, что Рай и Ад будут существовать вечно и пикогда не исчезнут?                                                                     |
| ВОПРОС | 124. | Какие указания существуют на то, что в мире вечном верующие увидят своего Всеблагого и Всевыпнего Господа?                                                        |
| ВОПРОС | 125. | Что является указанием на (обязательность) веры в заступничество ( $ua\phi a'a$ ), кто станет заступником, кто получит право на заступничество и когда это будет? |
| ВОПРОС | 126. | Сколько пасчитывается видов заступничества и какой из них стапет величайшим?147                                                                                   |
| ВОПРОС | 127. | Сможет ли кто-пибудь войти в Рай или спастись от Ада благодаря своим делам?149                                                                                    |
| ВОПРОС | 128. | Как совмещается вышеупомянутый хадис со словами Всевышнего: «И обратятся к ним: «Вот Сад, который был дан вам в наследство за то, что (би-ми) вы делали».»?       |
| ВОПРОС | 129. | Что является указанием на обязательность веры в предопределённость в целом?                                                                                       |
| ВОПРОС | 130. | На сколько ступеней подразделяется вера в предопределение?153                                                                                                     |
| ВОПРОС | 131. | Что может служить указанием на первую ступень, которой является вера в знание?154                                                                                 |
| ВОПРОС | 132. | Что может служить указанием на вторую ступень, которой является вера в то, что                                                                                    |
|        |      | предопределённое было записано Аллахом? 158                                                                                                                       |
| вопрос | 133. |                                                                                                                                                                   |
|        |      | предопределённое было записано Аллахом? 158<br>Сколько видов предопределения входит в эту                                                                         |

|            | (ат-такдиру-ль-зумри) и имеющее отпошение ко дню заключения договора?162                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ВОПРОС 136 | . Что является указанием на предопределение,<br>связанное со всей жизнью человека в целом<br>и имеющее отношение к первым этапам<br>пребывания семени в утробе?164                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ВОПРОС 137 | . Что является указанием на предопределение<br>Почи могущества, имеющее отношение<br>к событиям следующего года?165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ВОПРОС 138 | . Что является указанием на существование предопределения на каждый день?166                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ВОПРОС 139 | . Что предполагает собой предопределённость счастья и злосчастия?167                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ВОПРОС 140 | . Что является указанием на третью ступень, то есть на обязательность веры в желание Аллаха?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| вопрос 141 | В Своей Книге Аллах Всевышний поведал нам о том, что Он любит совершающих благие дела, богобоязненных и терпеливых, о чём мы знаем также со слов Его посланника, и что следует из смысла Его атрибутов. Он доволен теми, кто верует и совершает благие дела, Он не любит неверных и несправедливых, Он не желает, чтобы рабы Его впадали в неверие и не любит нечестия, но вместе с тем всё это существует в силу желания Аллаха и по воле Его, а если бы Он пожелал, то этого бы не было, ведь во владениях Его не бывает ничего такого, чего Он не желает. Но что же в таком случае можно ответить тому, кто скажет: «Как может Он желать и хотеть того, чем Он недоволен и чего Он не любит?» |
| ВОПРОС 142 | . Какие имеются указания на четвёртую ступень веры в предопределение, которая связана с                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| вопрос 143 | творением?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

|          | того, что Творцом всего является Аллах, слава Ему:176                                                                                             |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ВОПРОС 1 | <ol> <li>Обладают ли рабы Аллаха способностью<br/>и волей к совершению тех действий,<br/>которые им приписывают?</li></ol>                        |
| вопрос 1 | 45. Какое место в религии запимает вера<br>в предопределение?178                                                                                  |
| ВОПРОС 1 | 46. Сколько насчитывается ответвлений веры? 182                                                                                                   |
| ВОПРОС 1 | 47. Каким образом улемы давали толкования<br>этим ответвлениям?183                                                                                |
| вопрос 1 | 48. В чём состоит суть того, что было перечислено ими?                                                                                            |
| вопрос 1 | <ol> <li>Что в Корапе и суппе служит указанием<br/>на необходимость творить благое (ихсан)?</li></ol>                                             |
| ВОПРОС 1 | 50. Что подразумевает собой осуществление поклонения должным образом (аль-ихсану фи-ль-'ибадати)?186                                              |
| вопрос 1 | 51. Что является противоположностью веры? 187                                                                                                     |
| ВОПРОС 1 | 52. Почему неверие по убеждению полностью несовместимо с верой? Как можно объяснить подробнее, почему такое неверие приводит к исчезновению веры? |
| вопрос 1 | 53. На сколько частей подразделяется большое<br>неверие (аль-куфру-ль-акбар), ставящее<br>человека впе рамок религии?                             |
| ВОПРОС 1 | 54. Что именно представляет собой неверне,<br>выражающееся в форме невежества<br>и объявления ложью?                                              |
| вопрос 1 | <ol> <li>Уто именно представляет собой неверие,</li> <li>выражающееся в форме непризнания?190</li> </ol>                                          |
| ВОПРОС 1 | 56. Что именно представляет собой неверие,<br>выражающееся в форме упорства<br>и проявления высокомерия?190                                       |
| ВОПРОС 1 | <ol> <li>Уто именно представляет собой неверие,</li> <li>выражающееся в форме лицемерия?</li></ol>                                                |

| вопрос 158. | Что представляет собой неверие, проявляющееся в делах, по не ставящее человека вне рамок религии?193                                                                                                                                                                |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ВОПРОС 159. | Раньше певерие, проявляющееся в действиях, было определено как малое певерие, по почему же тогда совершение поклонов перед идолами, выражение пренебрежения к Корану, поношение посланника, насмешки над религией и тому подобные вещи ставят человека вне религии? |
| ВОПРОС 160. | На сколько частей подразделяются такие вещи как несправедливость ( $\mathit{зульм}$ ), нечестие ( $\mathit{фусук}$ ) и лицемерие ( $\mathit{нифак}$ )?                                                                                                              |
| ВОПРОС 161. | Что может служить примером большой и малой несправедливости?198                                                                                                                                                                                                     |
| ВОПРОС 162. | Что может служить примером большого и малого нечестия?                                                                                                                                                                                                              |
| ВОПРОС 163. | Что может служить примером большого и малого лицемерия?                                                                                                                                                                                                             |
| ВОПРОС 164. | Каковы установления шариата относительно колдовства и колдунов?202                                                                                                                                                                                                  |
| ВОПРОС 165. | Что такое «нушра» и каковы установления шариата относительно этого?                                                                                                                                                                                                 |
| ВОПРОС 166. | Что представляют собой узаконенные шариатом и запретные заговоры (рука)?204                                                                                                                                                                                         |
| ВОПРОС 167. | Каковы установления шариата относительно всевозможных подвешиваемых в различных местах вещей наподобие амулетов, сухожилий, колец, питей, раковин и тому подобных предметов?                                                                                        |
| ВОПРОС 168. | Что можно сказать о прорицателях (куххан)?206                                                                                                                                                                                                                       |
| ВОПРОС 169. | Какое суждение следует вынести о том, кто верит прорицателю?                                                                                                                                                                                                        |
| ВОПРОС 170. | Какое суждение следует вынести о гадании по звёздам?                                                                                                                                                                                                                |

| ВОПРОС 1 | 171. | Что можно сказать об испрацивании дождя у пебесных светил?                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|----------|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| вопрос 1 | 172. | Что можно сказать о вере в дурные предзнаменования и том, что её удаляет?                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ВОПРОС 1 | 173. | Что можно сказать о дурном глазе?                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| вопрос 1 | 174. | Сколько существует видов прегрешений (ма'аси)?214                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ВОПРОС 1 | 175. | Чем искупаются дурные дела (са ийат)?                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ВОПРОС 1 | 176. | Какие грехи относятся к числу тяжких?                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| вопрос 1 | 177. | Как можно искупить все мелкие<br>и тяжкие грехи?                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ВОПРОС 1 | 178. | Что такое искрениее покаяние (ат-тауба-ту-н-насух)?                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ВОПРОС 1 | 179. | Когда перестанет приниматься покаяние каждого отдельного человека?                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ВОПРОС 1 | 180. | Когда покаяние перестанет приниматься в земной жизни?                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ВОПРОС 1 | 181. | Что можно сказать об исповедующем единобожие человеке, который умрёт, упорствуя в совершении тяжких грехов?220                                                                                                                                                                                                                             |
| вопрос 1 | 182. | Становится ли применение наказаний, предусмотренных шариатом за различные прегрешения, искуплением этих прегрешений?                                                                                                                                                                                                                       |
| ВОПРОС 1 | 183. | Как можно совместить между собой цитированные в вышеупомянутом хадисе слова пророка, дом, который сказал: (то Аллах и будет решать (его судьбу) и если ножелает, то простит его, а если пожелает, то накажет). — и слова о том, что тот человек, дурные дела которого перевесят собой дела добрые, войдёт в Огонь, о чём говорилось ранее? |
| ВОПРОС 1 | 184. | Что именно подразумевается под прямым путём (ас-сирату-ль-мустакым), идти которым нам повелел Аллах, запретивший следовать иными путями?                                                                                                                                                                                                   |

| ВОПРОС 185. | Что позволяет следовать по прямому пути избегать отклонений от него?                                       | 229 |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ВОПРОС 186. | что является противоположностью сунны?                                                                     | 230 |
| ВОПРОС 187. | Как следует относиться к сподвижникам посланника Аллаха, "мам», и членам его семьи?                        | 232 |
| ВОПРОС 188. | Кто из сподвижников в целом являлся достойнейшим?                                                          | 237 |
| ВОПРОС 189. | Кто именно из сподвижников являлся достойнейшим?                                                           | 237 |
| ВОПРОС 190. | Сколько времени просуществовал халифат после смерти                                                        |     |
| DOLLDOG 101 | посланника Аллаха, "пах. ?                                                                                 | 243 |
| BOHPOC 191. | Что может служить указанием на то, что эти четверо действительно являлись                                  |     |
|             | праведными халифами?                                                                                       | 244 |
| ВОПРОС 192. | Какие указания существуют на то, что первые трое из них действительно                                      |     |
| DOMBOG 100  | являлись праведными халифами?                                                                              | 244 |
| BOHPOC 193. | Что в целом можно сказать о том,<br>что Абу Бакр и Умар, да будет доволен<br>Аллах ими обоими, являлись    | •   |
|             | праведными халифами?                                                                                       | 244 |
| ВОПРОС 194. | Что является указанием на то,<br>что Абу Бакр, да будет доволен им Аллах,<br>по праву стал первым халифом? | 245 |
| ВОПРОС 195. | Какие указания имеются на то, что после Абу Бакра халифом по праву должен был стать Умар?                  | 246 |
| ВОПРОС 196. | Какие указания имеются на то, что после Лбу Бакра и Умара халифом по праву должен был стать Усман?         | 247 |
|             | Какие указания имеются на то, что после них преимущественное право на халифат имел Али?                    |     |
| ВОПРОС 198. | На ком лежит обязанность побуждать к<br>одобряемому шариатом и удерживать                                  |     |

|             | от отвергаемого им и какие ступени этого существуют?                                                                       | 249 |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ВОПРОС 199. | Что можно сказать о чудесах людей, близких к Аллаху ( <i>кярамату-ль-аулийа</i> ')?2                                       | 250 |
|             | Кто относится к числу близких (аулийа')<br>к Аллаху?                                                                       | 251 |
| ВОПРОС 201. | Какую группу имел в виду пророк, сказавший: (Группа людей из моей общины будет явно придерживаться истины и не повредят им |     |
|             | выступающие против них до тех пор, пока не придёт веление Аллаха Всевышнего)?                                              | 253 |



#### ВОПРОСЫ И ОТВЕТЫ

**BOIIPOC 1.** Что является первостепенной обязанностью рабов Аллаха?

ОТВЕТ. Первостепенной обязанностью рабов Аллаха является познание того, ради чего Аллах создал их и относительно чего Он взял с них обещание, познание того, зачем Он направлял к ним Своих посланников и зачем ниспосылал им Свои Писания, познание того, ради чего были созданы мир этот, мир иной, Рай и Ад, и из-за чего придёт Бедствие<sup>1</sup>, и наступит День Воскресения, и будут установлены Весы, и разлетятся книги с записями дел и выяснится, что одни оказались счастливыми, а другие — злосчастными и, наконец, познание того, ради чего распределяется свет.

Аллах Всевышний сказал:

«А у того, кому Аллах не дал света, нет света.» Свет, 40

ВОПРОС 2. Ради чего было создано всё сущее? ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«А создали Мы небеса, и землю и то, что между ними, не ради забавы:  $\bigcirc$  Мы создали (пебеса и землю) только ради истины<sup>2</sup>, но большинство их<sup>3</sup> не знает.»  $_{\text{Дым, 38-39.}}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Араб. *аль-Хакка*; один из эпитетов Дня Воскресения.

 $<sup>^2</sup>$  То есть: ради установления истины, состоящей в том, что лишь Аллах является Творцом всего и лишь Ему следует поклоняться.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеются в виду многобожники.

«А создали Мы небо, и землю и то, что между ними, не понапрасну: думают так (лишь) те, кто не уверовал...» Сад. 27.

«И создал Аллах небеса и землю ради истины и чтобы воздалось каждому человеку за то, что он совершил, и не будут они обижены.) Коленопреклоненные, 22.

Аллах Всевышний также сказал:

«Я создал джиннов и людей только для того, чтобы они поклонялись Мне. Рассеивающие. 56.

#### ВОПРОС 3. Что означает слово «раб» ('абд)?

ОТВЕТ. Если подразумевать под «рабом» порабощённого, иными словами, подчинённого и покорённого, то в этом смысле название «раб» применимо к любым сотворённым существам, обитающим в высших или низших мирах, будь то нечто обладающее разумом или лишённое его, влажное или сухое, пребывающее в движении или в покос, явное или скрытое, будь то верующий или неверный, праведный или нечестивый, и так далее. Всё это принадлежит Аллаху Всемогущему и Великому, подвластно Ему, подчинено Ему и управляется Им, и всё вышеупомянутое следует тому, что ему предписано, всё имеет свой предел, которого оно достигнет, и свой срок, которого оно не продлит ни на миг — (таково предопределение Всемогущего, Знающего) и таковы результаты управления Справедливого, Мудрого.

¹ Араб. предлог «би», использованный в выражении «по истине» (би-ль-хакки), означает «в», «с», «посредством» и т.д., и поэтому в данном случае адекватно передать значение этого выражения практически невозможно. Здесь, как и в 39-м аяте суры «Дым», речь идёт о создании всего сущего ради выявления истины, что должно найти своё выражение в поклонении всего сотворённого Творцу и в справедливом воздаянии, которое каждый человек получит в зависимости от того, как он поклонялся своему Творцу.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См.: «Йа син», 38.

Если же под словом «раб» (' $a\delta\partial$ ) подразумевается поклоняющийся (' $a\delta u d$ ), любящий и проявляющий покорность, тогда это касается только верующих, являющихся теми Его рабами, которые были почтены Им, и близкими к Нему богобоязненными созданиями, которым печего бояться и которые не будут печалиться<sup>1</sup>.

# ВОПРОС 4. Что такое поклонение? Когда то или иное дело становится поклонением?

**ОТВЕТ.** Поклонением называются все те явные и тайные слова и дела, которые любит Аллах и которые угодны Ему, с одной стороны, и непричастность ко всёму несовместимому с такими словами и делами и противоположному им, с другой.

Дело становится поклонением тогда, когда совершенными в этом деле становятся две вещи: любовь и покорность.

Аллах Всевышний сказал:

Аллах Всевышний также сказал:

«Поистине, те, которые страшатся Господа своего, опасаясь (Его кары).... В Верующие, 57.

И Аллах Всевышний объединил между собой первое и второе, сказав:

«Поистине, они специли творить благое, взывали к Нам (, побуждаемые) желанием и страхом, и проявляли смирение пред Нами. 

пророки, 90.

¹ См.: «Трапеза», 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеются в виду желание получить от Аллаха всё благое и страх перед Его наказанием.

#### BOПРОС 5. Что является признаком любви раба к его Всемогущему и Великому Господу?

ОТВЕТ. Признаком этого служит любовь раба к тому, что любит Аллах Всевышний, и его ненависть к тому, что вызывает Его гнев. Кроме того, признаком такой любви является то, что раб выполняет веления Аллаха, избегает запрещённого Им и проявляет дружеское расположение к тем, кто близок к Пему. Вот почему любовь и ненависть ради Аллаха падёжнее всего иного соединяют человека с верой, на что указывает содержание благородного хадиса, приводимого в «Муснаде» имама Ахмада и передаваемого со слов аль-Бара Бин 'Азиба, да будет доволен им Аллах, сообщившего, что посланник Аллаха, сказал:

(Крепче всего связывает (человека) с верой любовь ради Аллаха и ненависть ради Аллаха.) <sub>Ахмад и ат-Табарани</sub>.

# BOHPOC 6. Как рабы Аллаха узнали о том, что Он любит и что является угодным Ему?

**ОТВЕТ.** Они узнали об этом благодаря тому, что Аллах Всевышний направлял к ним Своих посланников и ниспосылал им Писания, повелевая делать то, что Он любит и что является угодным Ему, и запрещая то, чего Он не любит и что отвергает. Это и позволило им узнать о Его неопровержимых доводах и несравненной мудрости.

Аллах Всевышний сказал:

((Мы направляли) посланников как вестников блага и увешателей, чтобы не было у людей довода против Аллаха после посланников...) женшины 165.

Аллах Всевышний также сказал:

«Скажи: «Если любите вы Аллаха, то следуйте за мной, (и тогда) Аллах возлюбит вас и простит вам ваши грехи!», — (ведь) Аллах — Прощающий, Милосердный. В Семейство Импана. 31.

#### ВОПРОС 7. Сколько насчитывается условий поклонения?

ОТВЕТ. Есть три условия поклонения:

- 1. Подлинная решимость, наличие которой является необходимым условием самого осуществления поклонения.
  - 2. Искренность намерения.
- 3. Соответствие любых форм поклонения шарпату, так как Аллах Всевышний повелел исповедовать религию только в соответствии с шарпатом.

Таким образом, поклонение будет принято только при условии искренности намерения и соответствия поклонения шариату.

#### **ВОПРОС 8.** Что такое подлинная решимость?

**ОТВЕТ.** Это отказ от лености и перадения и приложение человеком усилий ради подтверждения своих слов делом.

Аллах Всевышний сказал:

«О те, кто уверовал! Почему говорите вы то, чего не деласте? ○ Великую ненависть испытывает Аллах, когда говорите вы то, чего не деласте! Ряды. 2-3.

#### ВОПРОС 9. Что означает искренность намерения?

**ОТВЕТ.** Об искренности намерений раба свидетельствует то, что целью всех его явных и тайных слов и дел становится стремление к лику Аллаха Всевышнего.<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Иными словами, стремление всё делать так, чтобы это было угодно Аллаху, и ожидание награды только от Аллаха.

#### Аллах Всевышний сказал:

«А велено им было только поклоняться Аллаху, храня верность Ему в религии и будучи ханифами<sup>1</sup>...» явное доказательство, 5.

«Который расходует своё достояние, очищаясь: 

не (потому, что должен) он вознаградить кого-нибудь за (оказашное ему) благодеяние, 

а (делая это) только из стремления к лику своего Высочайшего Господа. 

ночь, 18-20.

«Они оделяют пишей неимущего, спроту и пленцика из любви к Hemy<sup>2</sup> ○ (, говоря): «Мы кормим вас только ради Аллаха и не ждём от вас ни награды, ни благодарности». Учетинек 8-9.

Аллах Всевышний также сказал:

«Тому, кто стремится к ниве мира вечного<sup>3</sup>, Мы увеличим ниву его, тому же, кто желает нивы мира этого, Мы даруем от него (печто), но не будет ему доли в мире вечном.) — Gover. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ханиф — человек, не отклоняющийся от религии единобожия ни в чём. Так в доисламской Аравии называли людей, отвергавших поклонение племенным идолам и веривших в Единого Бога, но не примыкавших ни к христианам, ни к иудеям.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: к Аллаху. Возможно также, что здесь имеется в виду, что они оделяют пищей пюдей, несмотря на то, что сами хотят есть, постоянно страдая от недостатка пищи.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду награда Аллаха.

ВОПРОС 10. Что подразумевается под религиозным законом (*wap*<sup>4</sup>), в строгом соответствии с которым Аллах Всевышний повелел исповедовать религию?

**ОТВЕТ.** Здесь подразумевается исповедание религии единобожия в чистом виде, исповедание религии Ибрахима, мир ему. Аллах Всевышний сказал:

## ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾

«Поистине, религия пред Аллахом — ислам.» Семейство имрана, 19.

«Неужели жаждут они не религии Аллаха (, а чего-то иного)?! Ему предались те, кто в небесах и на земле, по своей воле или по принуждению...» Семейство имрана, вз.

«А есть ли отвращающийся от религии Ибрахима, кроме того, кто пренебрёг самим собой ?» корова, 130.

«А у того, кто устремится не к исламу как к религии, это никогда не будет принято, и в мире вечном он окажется среди потерпевших ущерб. В Семейство имрана, въ

Аллах Всевышний также сказал:

«Или есть у них (какие-то) соучастники², которые узаконили бы для них в религии то, чего не дозволил Аллах? В совет, 21.

Есть и другие аяты, указывающие на это.

Имеется в виду такой человек, который не думает о своём собственном положении, не стремясь к знанию и, тем самым, обрекая себя на гибель.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Речь идёт о тех, кого люди считают богами, приписывая им способность управления делами мира наряду с Аллахом, или же о шайтанах в образе людей, которые призывают других к неверию.

#### ВОПРОС 11. Сколько ступеней включает в себя ислам?

**ОТВЕТ.** Три ступени: *ислам*, веру (*иман*) и чистосердечие (*ихсан*), и каждое из этих названий применимо ко всей религии в нелом.

#### ВОПРОС 12. Что такое «ислам» (покорность)?

**ОТВЕТ.** Ислам есть выражение покорности Аллаху путём исповедания единобожия, проявление повиновения Ему с помощью выполнения определённых религиозных обязанностей и абсолютная непричастность к многобожию.

Аллах Всевышний сказал:

«А кто же исповедует религию лучше, чем покорившийся Аллаху?...» женщины, 125.

Аллах Всевышний также сказал:

ВОПРОС 13. Что может служить указанием на то, что понятие «ислаж» охватывает собой всю религию<sup>5</sup> в целом?

¹ Араб. *мухсин*; имеется в виду человек, поклоняющийся Аллаху так, будто он видит Ero.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Араб. *аль-'урвату-ль-вуска*; имеется в виду то, что связывает человека с Аллахом, иными словами, исповедание истинной религии.

Здесь Аллах отдаёт повеление пророку Мухаммаду, «МЛАХ».

Имеется в візду радостная весть о награде, уготованной Аллахом для тех, кто покорится Ему.

<sup>5</sup> Речь, естественно, идёт об истинной, угодной Аллаху религии.

ОТВЕТ. Аллах Всевышций сказал:

Поистине, религия пред Аллахом — ислам.) Семейство имрана, 19.

Что же касается пророка, , то сообщается, что он сказал:

(В начале ислам был чем-то чуждым и снова станет (таким же) чуждым, каким был в начале.) Муслим и Ибн Маджа.

И сообщается также, что пророк, дазал:

(Наилучшим (проявлением) ислама является вера в Аллаха.)

Axmad (часть длинного хадиса).

ВОПРОС 14. Какие указания имеются на то, что исламу можно дать определение, перечислив пять его столпов?

**ОТВЕТ.** Указанием на это являются слова пророка, приводимые в том хадисе, где сообщается о вопросе Джибрила о религии, на который посланник Аллаха, ответил следующим образом:

((Суть) ислама в том, чтобы ты засвидетельствовал, что нет бога, кроме Аллаха, и что Мухаммад — посланник Аллаха, и и совершал молитвы, и давал закят, и постился во время рамадана и совершил хаджж к Дому (Ллаха), если сумеешь найти возможность (сделать это).)

Муслим, аль-Бухари, Абу Дауд, Ибн Маджа и ан-Насаи (часть длинного хадиса).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что на первых этапах развития ислама количество его приверженцев было невелико и то же самое случится в конце времён.

И указанием на это служат слова пророка,

# ﴿ بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ ﴾

(Ислам основывается на пяти столпах...), — сказав которые, оп перечислил всё вышеупомянутое в цитированном выше хадисе, единственное же отличие одного хадиса от другого состоит в том, что во втором из них сначала упоминается хаджж, а потом — пост во время рамадана. Оба этих хадиса приводятся в «Сахихах» аль-Бухари и Муслима.

#### **BOIIPOC 15.** Какое место в религии занимают два евидетельства?

**ОТВЕТ.** Раб Аллаха может начать исповедовать религию только после произнесения слов этих свидетельств.

Аллах Всевышний сказал:

«Верующими являются только те, кто уверовал в Аллаха и Его посланника...» Свет, 62; комнаты, 15.

Можно привести и многие другие аяты и хадисы, подтверждающие эту мысль.

ВОПРОС 16. Что указывает на необходимость свидетельства о том, что нет бога, кроме Аллаха?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Засвидетельствовал Аллах, а также ангелы и обладающие знанием, что нет бога, кроме Него, Вершителя справедливости, что нет бога, кроме Него, Всемогущего, Мудрого.»

Семейство Имрана, 18.

Так знай же, что нет бога, кроме Аллаха...) ﴿ وَمَا عَدَا أَنْدُلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ﴾ Мухаммад, 19.

# ﴿ مَا أَتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَاكَاتَ مَعَهُ مِنْ إِلَا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

«А.п.ах не (порождал) сына, и нет наряду с Ним иного бога...»

Аллах Всевышний также сказал:

«Скажи: «Если бы существовали наряду с Ним (и иные) боги, как они говорят, тогда они стали бы искать пути к Обладателю трона». 2 Ночное путеществие. 42.

Можно было бы привести и другие аяты, подтверждающие эту мысль.

ВОПРОС 17. В чём смысл свидетельства о том, что нет бога, кроме Аллаха?

**ОТВЕТ.** Смысл этого свидетельства состоит в отрицании того, что кто-либо, кроме Аллаха, достоин поклонения, и подтверждении того, что достоин его один лишь Аллах, у которого нет сотоварищей в поклонении, как нет их и в безраздельно принадлежащей Ему власти.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ ذَلِكَ بِأَكَ اللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَكَ مَا يَنْعُونَ مِن دُونِيهِ ، هُوَ ٱلْبَطِلُ وَأَكَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِيدِيرُ﴾

(Это потому, что Аллах — Истинный, а то, к чему они взывают помимо Него, — ложно, и (потому, что) Аллах — Высокий, Великий. Великий вели

<sup>1</sup> Многобожники.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Здесь имеется в виду либо то, что эти божества стали бы соперничать с Аллахом, либо то, что они добивались бы расположения Аллаха.

BOIIPOC 18. Каковы условия действительности свидетельства о том, что нет бога, кроме Аллаха, без соблюдения которых в полном объёме оно не принесёт пользы тому, кто его произнесёт?

ОТВЕТ. Таких условий насчитывается семь:

- 1. Знание о смысле того, что отрицает и что подтверждает человек, приносящий это свидетельство.
  - 2. Убеждённость сердца в его истинности.
  - 3. Внешнее и внутрениее подчинение ему.
- 4. Такое принятие этого свидетельства, когда человек не отвергает ни одной из его составных частей, как не отвергает он и ничего, сообразующегося с его смыслом.
- 5. Проявление искренности при произнесении слов свидетельства.
- 6. Правдивость, проявляющаяся не только в словах, но исходящая из самых глубии сердца.
  - 7. Любовь к этому свидетельству и тем, кто его произнёс.

Более подробно смысл данных семи условий раскрывается в нижеследующих восьми вопросах.

ВОПРОС 19. Какие аяты Корана и хадисы указывают на необходимость знания?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«...разве лишь те, которые засвидетельствовали истину, обладая знанием...» украшения. 86.

Здесь (засвидетельствовали истину) значит засвидетельствовали, что нет бога, кроме Аллаха, храня в своих сердцах знание о смысле того, что произнесли языком.

Что же касается пророка, то сообщается, что он сказал:

(Войдёт в Рай тот, кто умрёт, (твёрдо) зная о том , что нет бога, кроме Аллаха.) муслим и Ахмад.

Оба этих мухаддиса передают данный хадис со слов Усмана, да будет доволен им Аллах. На первый взгляд может показаться, что человеку пойдёт на пользу одно только знание сердца, тогда как ни произносить слова двух свидетельств вслух, ни совершать никаких действий различными частями тела необязательно. Однако известен целый ряд других хадисов, содержание которых поясияет смысл этого хадиса в целом, и это позволяет сделать вывод о том, что наши праведные предшественники не воспринимали его буквально, поскольку они стремились к согласованию смысла различных аятов Корана и хадисов. Таким образом, верой в понимании приверженцев супны и согласия является словесное признание, убеждённость сердца и совершение действий, соответствующих пяти столнам ислама.

ВОПРОС 20. Какие аяты Қорана и хадисы указывают на необходимость убеждённости?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Верующими являются только те, кто уверовал в Аллаха и Его посланника, а потом не испытывал сомнений, (не жалея) своего имущества и самой жизни на пути Аллаха. Они-то и есть искренние. ▶ комнаты. 15.

Что же касается пророка, то сообщается, что он сказал:

(Свидетельствую, что нет бога, кроме Аллаха, и что я — посланник Аллаха. Обязательно войдёт в Рай тот раб, который встретит Аллаха, произнося эти слова и не сомневаясь в их истинности.)

Сообщается также, что однажды пророк, ,, сказал Абу Хурайре, да будет доволен им Аллах:

(Порадуй вестью о Рае любого из тех, кого ты встретишь за этой стеной и кто засвидетельствует, что нет бога, кроме Аллаха, будучи убеждённым в этом сердцем своим.)

BOIIPOC 21. Какие аяты Корана указывают на необходимость покорности воле Аллаха?

ОТВЕТ. Аллах Всевышций сказал:

«А покоряющийся Аллаху и творящий благо крепко держится за прочнейшее связующее звено.» лукман. 22.

Аллах Всевышний также сказал:

«Но нет, — клянусь Господом твоим! — не уверуют они до тех пор, пока не сделают тебя судьёй в возникающих между ними спорах, пока не перестанут твои решения вызывать их недовольство и пока они не покорятся полностью. 

→ ★ ★ В НО НЕТ В НЕ

BOПРОС 22. Какие аяты Корана и хадисы указывают на необходимость внутреннего согласия со словами свидетельства<sup>2</sup>?

**ОТВЕТ.** О тех, кто не согласился со словами свидетельства, Аллах Всевышний сказал так:

¹ См. примечания к вопросу № 12.

 $<sup>^2</sup>$  Имеется в виду его произнесение и совершение всего того, что сообразуется с его смыслом.

﴿ الفَّهُوا الَّذِينَ طَلَّمُوا وَأَزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ فَا هَدُوهُمْ إِلَىٰ مِرَطِ الْهَمِيمِ ﴿ وَفَعُوهُمُ اللَّهِ مَسْفُولُونَ ﴿ مَا لَكُو لَا يَنَاصَرُونَ ﴿ بَلَهُ وَالْتُومُ مُسْتَسَلِّمُونَ ﴿ وَأَفْرَلَ بَعْسُمُ عَلَى اللَّهُ لَا يَنَاصَرُونَ ﴿ فَلَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَوَعُولُمُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

«(В День Воскресения ангелам будет велено): «Соберите обидевших самих себя¹, и подобных им и то, чему они поклонялись ⊕ номимо Аллаха, и выведите их на путь (, ведущий) к Аду, ⊕ и остановите их», и будут они спрошены: ⊕ «Что же вы не номогаете друг другу?» ⊕ Да, в тот День они будут покорны (Аллаху) ⊕ и станут друг у друга допытываться.² ⊕ (Одии) скажут³: «Вы подходили к нам с правой стороны!»⁴ ⊕ (Другие) будут говорить: «Нет, сами вы были неверующими, ⊕ а мы были над вами не властны. Ведь были вы людьми преступавшими⁵, ⊕ и вот сбылось для нас слово Господа нашего, и, поистине, (теперь все) мы вкусим (наказание)! ⊕ А ввели мы вас в заблуждение (, поскольку) мы и сами, поистине, были заблудшими!» ⊕ Поистине, в День тот они вместе понесут наказание, ⊕ поистине, так Мы поступим с грешниками, ⊕ ведь когда говорили им: «Нет бога, кроме Аллаха», — они превозносились ⊕ и говорили: «Неужто и в

<sup>1</sup> То есть: причинивших ущерб самим себе своим многобожием и неверием.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду, что они станут расспрашивать друг друга о том, как получилось, что они оказались в столь бедственном положении, упрекая один другого.

<sup>3</sup> То есть: скажут это тем, кому они подчинялись в земной жизни.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Здесь имеется в виду, что они силой отвращали их от истинной религии, а если бы этого не было, то эти люди уверовали бы.

<sup>5</sup> То есть: ослушниками и неверными, нарушавшими установления Аллаха.

самом деле отречёмся мы от наших богов из-за (слов) безумного поэта 1?!» Выстроившиеся в ряд. 22-36.

Что же касается пророка, дом, то сообщается, что он сказал:

(Руководство и знание, с которыми Аллах послал меня (к людям), подобны выпавшему на землю обильному дождю. Часть этой земли была плодородной, она впитала в себя воду, и на ней выросло много всяких растений и травы. (Другая часть) её была плотной, она задержала (па себе) воду, и Аллах обратил её на пользу людям, которые стали употреблять эту воду для питья, поить ею скот и использовать её для орошения. (Дождь) выпал также и на другую часть земли, представлявшую собой равнину, которая не задержала воду и на которой ничего не выросло. (Этп части земли) подобны тем людям, которые постигли религию Аллаха, получили пользу от того, с чем послал меня Аллах, сами приобрели знание и передали его (другим), а также тем, кто не обратился к этому сам и не принял руководства Аллаха, с которым я был (паправлен) к людям.)

BOПРОС 23. Какие аяты Корана и хадисы указывают на необходимость искренности (*ихлас*)?

¹ Так мекканские многобожники называли пророка, "а́маў».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Непосредственным ответом на вопрос № 22 служат два последних из цитированных выше аятов.

ОТВЕТ, Аллах Всевышний сказал:

(Поистине, (следует искрение исповедовать) фелигию только ради Аллаха... тодом. з.

Аллах Всевышний также сказал:

Что же касается пророка, до сообщается, что он сказал:

(Счастливейшими людьми благодаря моему заступничеству станут те, кто говорил: «Нет бога, кроме Аллаха», — от чистого сердца.)

Аль-Бухари н Ахмад.

Сообщается также, что пророк, даж, сказал:

(Поистине, Аллах Всевышний запретил Огню касаться того, кто скажет: «Нет бога, кроме Аллаха», — стремясь к лику Аллаха.)

ВОПРОС 24. Какие указания на необходимость придерживаться правдивости имеются в Коране и сунне?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Алиф, лям, мим. ○ Неужели люди полагают, что их оставят, если они скажут: «Мы уверовали», — и не будут они подвергнуты испытанию?! ○ Мы испытывали и тех, кто был до них, ведь Аллах непременно узнает¹ правдивых и узнает лживых! 

— паук, 1-3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Это не значит, что Аллах не знает этого заранее. Имеется в виду, что по делам людей будет видно, кто из них обладал истинной верой, а кто только заявлял о своей вере на словах.

Что же касается пророка, до сообщается, что он сказал:

(Кто бы ни засвидетельствовал, что нет бога, кроме Аллаха, и что Мухаммад — посланник Аллаха, храня правдивость в сердце своём, Аллах непременно запретит Огню (касаться такого человека).)

Аль-Бухари.

Сообщается также, что как-то раз пророк, полу, наставлял одного бедунна в шариате, а когда он закончил, тот сказал: «Клянусь Аллахом, я ничего не стану прибавлять к этому и ничего не убавлю», — и тогда посланник Аллаха, поскликнул:

BOIIPOC 25. Какие аяты Корана и хадисы указывают на необходимость любви?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«О те, кто уверовал! Если кто-нибудь из вас отступится от своей религии, то Аллах приведёт людей, которых любит Он и которые любят Его...» Трапеза, 54.

Что же касается пророка, спара, то сообщается, что он сказал:

Три (качества) позволят ощутить сладость веры тому, кто ими обладает: (такой человек) любит Аллаха и Его посланника больше

всего прочего, и любит (другого) человека только ради Аллаха и не желает возвращаться к неверию после того, как Аллах спас его от него, как не желает он быть ввергнутым в Огонь.

ВОПРОС 26. Что является указанием на необходимость проявления дружеского расположения и враждебности ради Аллаха?

ОТВЕТ. Аллах Всемогущий и Великий сказал:

«Покровителем вашим является только Аллах, и Его посланник и уверовавшие, которые совершают молитвы, дают закят и совершают поясные поклоны.» Трапеза, 55.

Препирательство, 22.

Аллах Всевышний также сказал:

«О те, кто уверовал! Не берите в покровители врага Моего и врага вашего...» испытуемая. 1.

И об этом же говорится во всех аятах суры «Испытуемая».

ВОПРОС 27. Что указывает на необходимость свидетельства о том, что Мухаммад, Добор, — посланник Аллаха?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Аллах оказал благодеяние верующим, направив к ним посланника из них же, который читает им Его аяты, и очищает их¹ и учит их Писанию и мудрости, хотя раньше и пребывали они в явном заблуждении. ▶ семейство имрана, 164.

«Пришёл к вам посланник из вашей же (среды)<sup>2</sup>. Тяжко для него (видеть) ваше затруднительное положение<sup>3</sup>, жаждет он для вас (блага), по отношению к верующим он сострадателен и милосерден.

Аллах Всевышний также сказал:

Можно привести и другие аяты, указывающие на это.

ВОПРОС 28. В чём смысл свидетельства о том, что Мухаммад, — посланник Аллаха?

**ОТВЕТ.** Такое свидетельство подразумевает исходящее из глубины сердца подтверждение заявления о том, что Мухаммад — раб Аллаха и Его посланник ко всем людям и джиннам, о чём Аллах Всевышний говорит так:

«...свидетеля, и вестника радости, и увещателя, ○ и призывающего к Аллаху с Его дозволения, и яркого светильника.» Соным. 45-46.

Следует верить всему сообщавшемуся им о том, что было прежде и что произойдёт потом, что является дозволенным, а что — запретным, и следует подчиняться его велениям и

<sup>1</sup> То есть: очищает их от скверны неверия и многобожия.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: из среды курайшитов, или из среды арабов или же из среды людей вообще.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> В данном случае имеется в виду либо трудности, с которыми сталкиваются люди в этом мире по причине собственного неверия и нечестия, либо мучения, ожидающие неверных и многобожников в мире ином.

отказываться от того, что оп прещал, и следует соблюдать его шариат и неуклонно приреживаться его сунны тайно и явно, соглашаясь с тем, что оп решил, и повинуясь этому, как следует верить и тому, что повиноваться ему значит повиноваться Аллаху, а ослушаться его значит ослушаться Аллаха, ведь это он довёл до сведения людей Его послание.

И Аллах упокоил его только после того, как Он через Своего посланника довёл эту религию до совершенства, и после того, как этот посланник ясно передал людям всё то, что ему было поручено передать, оставив свою общину на совершенно ясном пути, с которого после этого может свернуть только совсем пропащий. И к этому же имеет отношение множество других вопросов, которые мы рассмотрим позже, если это будет угодно Аллаху.

ВОПРОС 29. Каковы необходимые условия свидетельства о том, что Мухаммад, , — посланник Аллаха, и будет ли первая часть свидетельства принята без этого?

**ОТВЕТ.** Раньше мы уже говорили о том, что раб Аллаха не может начать исповедовать религию, если не принесёт двух этих свидетельств, и что они взаимосвязаны друг с другом.

(Я оставляю Вас на совершенно ясном пути, свернуть с которого после меня может только пропащий. Тот из вас, кто проживёт (достаточно долго), станет свидетелем многих раздоров, вам же следует придерживаться того, что знаете вы из моей сунны и что будете знать из сунны праведных халифов. Вам следует хранить это как зеницу ока и повиноваться.)

Абу Двуд, ат-тирмизи и Ххмад.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Эти слова являются указанием автора, да помилует его Аллах, на содержание благородного хадиса, передаваемого со слов 'Ирбада Бин Сарийи, да будет доволен им Аллах, который сказал:

<sup>—</sup> Однажды посланник Аллаха, "май», обратился к нам со словами увещания, от которого глаза наполнились слезами, а сердца охватил страх. Мы сказали: «О посланник Аллаха, поистине, это — увещание прощающегося, так что же ты поручишь нам?» Он сказал:

Таким образом, условия первого свидетельства в то же время являются и условиями второго, а условия второго — условиями первого.

ВОПРОС 30. Что указывает на необходимость молитвы и выплаты закята?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Если же они принесут покаяние, будут совершать молитву и выплачивать закят, то не становитесь у них на пути..... покаяние, 5.

«А если они принесут покаяние, станут совершать молитвы и выплачивать закят, то они — ваши братья в религии....» покаяние, 11.

Аллах Всевышний также сказал:

«А велено им было только поклоняться Аллаху, сохраняя верность Ему в религии и будучи ханифами<sup>1</sup>, совершать молитву и давать закят. В завое доказательство. 5.

И указанием на необходимость молитвы и выплаты закята служат также и многие другие аяты.

ВОПРОС 31. Что указывает на необходимость соблюдения поста?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«О те, кто уверовал! Предписан вам пост, как был он предписан жившим до вас...» корова. 183.

Ханиф — человек, исповедующий единобожие.

Аллах Всевышний также сказал:

А в хадисе, повествующем о том, как пророк, , паставлял бедунна в вопросах шариата, сообщается, что этот бедуни спросил: «Скажи, что Аллах вменил мне в обязанность из поста?», а посланник Аллаха, , ответил:

((Пост в течение) месяца рамадан, если ты сам не захочешь какое-то время (поститься) дополнительно.

ВОПРОС 32. Что указывает на необходимость совершения халжжа?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

(и совершайте хаджж и умру ради Аллаха...) ﴿ وَأَتِتُوا الْفَتِحُ وَالْمُسْرَةُ لِلَّهُ ﴾ Корова, 196.

Аллах Всевышний также сказал:

«И обязанностью людей перед Аллахом (является совершепие) хаджжа к Дому (, если) они будут в состоянии сделать (это)...» Семейство Имрана, 97.

Что же касается указаний супны, то сообщается, что Абу Хурайра, да будет доволен им Аллах, сказал:

Однажды посланник Аллаха, обратился к нам с проповедью, сказав:

(О люди! Поистине, Аллах вменил вам в обязанность хаджж, так совершайте же его...) муслим и Ахмад.

Раньше нами был цитирован хадис о вопросах Джибрила и тот хадис, в котором сообщается, что пророк, ", сказал:

(Ислам основывается на пяти стол- пах...), —

и можно было бы привести ещё много подобных примеров.

#### ВОПРОС 33. Что такое вера?

ОТВЕТ. Вера есть слово и действие. Имеются в виду слова, произносимые сердцем и языком, и действия, совершаемые сердцем, языком и прочими частями тела. Вера увеличивается благодаря проявлению повиновения и уменьшается вследствие ослушания, и в этом отношении один верующие могут превосходить других.

ВОПРОС 34. Какие указания имеются на то, что вера представляет собой сочетание слова и действия?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«...однако Аллах внушил вам любовь к вере, и украсил её в ваших сердцах...» комнаты, 7.

﴿اللَّا بِهِ اللَّهِ اللَّ

Именно в этом и заключается смысл принесения обоих свидетельств, так как без этого раб Аллаха не может начать исповедовать религию. Если говорить о наличии определённых убеждений, то эти свидетельства относятся к действиям сердца, с другой же стороны, они относятся к действиями языка, выражающего эти убеждения, и свидетельства эти могут пойти на пользу человеку, приносящему их, только при условии наличия согласия между сердцем и языком.

Аллах Всевышний также сказал:

لا не пристало Аллаху губить вашу веру...» корова, 143.

Здесь под верой подразумеваются молитвы, которые до изменения киблы мусульмане совершали, обращаясь в сторону

Байт аль-Макдис<sup>1</sup>. Таким образом, молитва в целом была названа верой в том смысле, что она объединяет в себе действия сердца, языка и прочих частей тела.

Что же касается пророка, от он относил к вере совершение молитв и прочих дел поклонения в Ночь предопределения, и соблюдение поста и ночных молитв во время рамадана и совершение пяти обязательных ежедневных молитв, а когда пророка, , спросили: «Какое дело является наилучшим?», — он ответил:

ВОПРОС 35. Что может служить указанием на возможность увеличения и уменьшения веры?

ОТВЕТ. Таким указанием являются нижеследующие слова Всевышнего:

...чтобы прибавилось у пих веры к их вере.) победа, 4.

س... Мы добавили им руководства<sup>2</sup>.)

« فَيَزِيدُ اللَّهُ الَّذِيكَ الْمُتَدَّوَاهُدُى اللَّهُ الَّذِيكَ الْمُتَدَّوَاهُدُى اللَّهُ اللَّذِيكَ الْمُتَدَّوَاهُدُى اللَّهُ اللَّذِيكَ الْمُتَدَّوَاهُدُى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّاللَّ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّال

марйам, 76.
А тем, которые встали на прямой путь, Он добавил (Своих) наставлений...

Мухаммад, 17

...и чтобы увеличилась вера у тех, кто уверовал...) ровал....) завернувшийся, 31.

**Ч**то же касается тех, кто уверовал, то этоз у величивает их веру...) المَوْافِرَادَتُهُمْ إِيمَنَا ﴾

<sup>1</sup> Первые шестнадцать или семнадцать месяцев после переселения в Медину пророк, " " обращался во время молитв в сторону аль-Масджид аль-Акса — третьей по значению мечети в исламе, которая находится в Иерусалиме.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Араб. худа; здесь под руководством подразумевается полезное знание, которое Аллах дарует тем, кто обладает верой.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> В данном аяте речь идёт о ниспослании пророку, "Млх.», новых сур Корана.

### ﴿ الَّذِينَ قَالَلَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَلْجَمَعُوالَكُمُّ فَأَخْشُوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنْنَا ﴾

«...тем, которым люди говорили: «Поистине, собрались против вас люди, бойтесь же их!», — (однако) это (липпь) прибавило им веры...» Семейство Имрана, 173.

иовиновение.2) أَوْمَازَادَهُمْ إِلَّا إِمِمْنَاوَتَسْلِمِمًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

В качестве указания на это можно было бы привести и другие аяты.

Что же касается пророка, то сообщается, что однажды он сказал своим сподвижникам:

(Если бы вы всегда оставались в таком же состоянии, в каком находитесь у меня, и постоянно поминали (Аллаха), ангелы пожимали бы вам руки.)

Муслим.

ВОПРОС 36. Что является указанием на то, что верующие могут превосходить друг друга по вере своей?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здесь речь идёт о мусульманах, которые смотрели на превосходящие их силы осадивших Медину в 627 году союзных племён.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: готовность повиноваться любому велению Аллаха и Его посланника, "Мих».

«И опережающие¹ опередят. ○ (Это —) те (, которые окажутся) приближенными² ○ (поселятся) в Садах блаженства. ○ Великое множество (их будет) из числа первых ○ и немногие — из числа последних.³ ○ (Опи будут восседать) на вытканных⁴ ложах, ○ опираясь на них и находясь друг против друга⁵. ○ Станут обходить их⁶ вечно юные дети ○ с кубками, и кувшинами, и чашей (с вином, быощим) из родников, ○ от которого не болит голова и (от которого) не хмелеют, ○ и с илодами, что сами они будут выбирать, ○ и с мясом итиц, какого они пожелают. ○ (Достапутся им в жёпы) черноокие и большеглазые (девы), ○ подобные скрытым жемчужинам, ○ (— и всё это послужит им) воздаянием за то, что они делали. ○ Не услышат они в этих Садах ни пустых, ни греховных (речей), ○ а только слова: «Мир! Мир!» ○ А стоящие справа², — кто они? Воскресение, 10-27.

Аллах Всевышний также сказал:

«И если будет он из числа приближенных, 

то (ждут его) покой, и благоухание и Сад блаженства. 

Если же окажется он из числа стоящих справа, 

то (скажут ему): «Мир тебе от стоящих справа!»

Воскресение в в - 91.

Аллах Всевышний также сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что опережающим других в вере, покаянии и прочих благочестивых делах, первым будет оказана и милость Аллаха.

<sup>?</sup> То есть: приближенными к Аллаху и к Его великой награде.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеются в виду первые поколения мусульман и других религиозных общин, исповедовавших единобожие.

<sup>4</sup> Вытканных золотом, серебром, жемчугом и т. д.

<sup>5</sup> Иначе говоря, все они будут обращены лицами друг к другу.

<sup>6</sup> То есть: прислуживать им.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Здесь имеются в виду люди, которые также окажутся в Раю, но не получат такой же награды, как и опережающие, в силу того, что они не отличались такой же верой и искренностью и совершили при жизни меньше благих дел.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Араб. *райхан*; здесь подразумеваются либо аромат Рая, либо все виды райских наслаждений.

«И есть среди них обижающий сам себя!, и есть среди них умеренный<sup>2</sup> и есть среди них опережающий (других) в благих делах с дозволения Аллаха...» Создатель 32.

В хадисе о заступничестве сообщается, что пророк, сказал:

﴿ يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ: لاَ إِلَهَ إِلاّ الله، وَكَانَ فِي قَلْبِهِ مِنَ الْخَيْرِ مَا يَزِنُ شَعِيرَةً. ثُمّ يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ: لاَ إِلَهَ إِلاّ الله وَكَانَ فِي قَلْبِهِ مِنَ الْخَيْرِ مَا يَزِنُ بُرّةً. ثُمّ يَخْرُجُ مِنَ النَّارِ مَنْ قَالَ: لاَ إِلَهَ إِلاّ الله وَكَانَ فِي قَلْبِهِ مِنَ الْخَيْرِ مَا يَزِنُ ذَرّةً ﴾

(Выйдет из Огня тот, кто говорил: «Нет бога, кроме Аллаха», — имея в сердце своём благо весом с ячменное зерно, потом выйдет из Огня тот, кто говорил: «Нет бога, кроме Аллаха», — имея в сердце своём благо весом с пшеничное зерно, потом выйдет из Огня тот, кто говорил: «Нет бога, кроме Аллаха», — имея в сердце своём благо весом с пылинку.)

Аль-Бухари и Муслим.

BOIIPOC 37. Что является указанием на то, что понятие «вера» может охватывать собой всю религию в целом?

ОТВЕТ. В хадисе о беседе пророка, дол, с делегацией племени абд аль-кайс, сообщается, что он сказал:

﴿ آمُرُكُمْ بالإيمانِ بالله وحدَه ، قال: أتَذرونَ ما الإيمانُ بالله وحده؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: شهدة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسولُ الله، وإقامُ الصلاةِ ، وإيتاءُ الزكاةِ، وصيامُ رَمَضانَ ، وأن تُعطوا مِنَ المَغنم الخُمُسَ ﴾

(Я повелеваю вам верить в одного лишь Аллаха), — и спросил: (Знаете ли вы, что такое вера в одного лишь Аллаха?) Они ответи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду либо такой верующий, который совершает тяжкие прегрешения, либо тот, кто совершает больше дурных дел, чем благих.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду либо тот, кто не совершает тяжких грехов, либо такой человек, количество дурных которого равно количеству дел благих.

ли: «Аллах и послапник Его знают (об этом) лучше». Тогда он сказал: (Это — свидетельство о том, что нет бога, кроме одного лишь Аллаха и что Мухаммад — посланник Аллаха, совершение молитвы, выплата закята, соблюдение поста в рамадане и выделение вами пятой части военной добычи.)

ВОПРОС 38. Какие имеются указания на то, что можно дать точное определение вере, перечислив шесть её столпов?

**ОТВЕТ.** Таким указанием являются слова пророка, сказаные им в ответ на вопрос Джибрила, мир ему: «Скажи мне, что такое вера?». Он ответил:

((Суть) веры в том, чтобы верил ты в Аллаха, в Его ангелов, в Его Писания, в Его посланников и в Последний день, а также в том, чтобы верил ты в предопределённость и хорошего, и дурного.)

Аль-Бухари и Муслим. 1

ВОПРОС 39. Какие указания на существование вышеупомянутых столпов веры в целом имеются в Коране?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Не в том благочестие, чтобы вы обращались лицами к востоку и западу; нет, благочестие. (состоит в том, чтобы) уверовать в Аллаха, и в Последний день, и в ангелов, и в Писание, и в пророков...» корова, 177.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Этот хадис аль-Бухари передаёт со слов Абу Хурайры, а Муслим — со слов Умара Бин аль-Хаттаба, да будет доволен Аллах ими обоими.

Аллах Всевышний также сказал:

(Поистине, каждую вещь сотворили Мы по предопределению...)

Если будет угодно Аллаху, то ниже мы поговорим о каждом из этих столпов в отдельности.

# ВОПРОС 40. Что означает вера в Аллаха Всемогущего и Великого?

ОТВЕТ. Это — исходящее из глубины сердца подтверждение факта существования Аллаха Всевыннего, которому ничто не преднествовало и за которым ничто не последует, и того, что Он — Первый, до которого ничего не было, и Он — Последний, после которого ничего не будет, и того, что Он — Побеждающий, выше которого ничего нет, и Он — Скрытый, за которым пичего нет, и Он — Живой, Вечносущий, Один, Вечный.

Аллах Всевышний сказал:

## ﴿ لَمْ كِلِدُولَمْ يُولَدُ ٤٥ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُوا أَحَدُ اللهِ

«...не рождал Он и не был рождён, и не был Ему равным никто.» искренность, 3-4.

И вера в Аллаха подразумевает собой признание того, что один лишь Он является Богом и Господом и только Он обладает присущими Ему именами и атрибутами.

# ВОПРОС 41. Что означает признание Аллаха единственным Богом (таухид аль-улюхийа)?

ОТВЕТ. Подобное признание подразумевает собой посвящение всех видов явного и тайного поклонения, выражающихся в словах и делах, только Аллаху Всемогущему и Великому, с одной стороны, и отрицание допустимости поклонения чему бы то ни было иному, кроме Аллаха Всевышнего, с другой, поскольку Всевышний сказал:

﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَاتَ مُدُوَّا إِلَّا إِيَّاهُ ﴾

«И судил Господь твой не поклоняться никому, кроме Него...»

Ночное путешествие, 23.

и поклоняйтесь Аллаху и ничему более наряду с Ним... «женщины, 36.

Аллах Всевышний также сказал:

«Поистине, Я — Аллах, нет бога, кроме Меня, так поклоняйся же Мне и молись, чтобы помнить обо Мне! ▶ така 14.

Та же мысль выражена и во многих других аятах.

Благодаря подобному признанию свидетельство о том, что нет бога, кроме Аллаха, осуществляется на практике.

# ВОПРОС 42. Что противоположно признанию Аллаха елинственным Богом?

**ОТВЕТ.** Противоположностью этого является многобожие (*ширк*), которое бывает двух видов: большое и малое. Большое многобожие несовместимо с вышеупомянутым признанием полностью, тогда как малое несовместимо с его совершенством.

#### Вопрос 43. Что такое большое многобожие?

ОТВЕТ. Проявлением большого многобожия является избрание рабом помимо Аллаха того, кого он начинает приравнивать к Господу миров, любить его также, как он любит Аллаха, страшиться его также, как он страшится Аллаха, искать у него убежища, обращаться к нему со своими мольбами и бояться его, просить его о чём-то и стремиться к нему, уповать на него или же повиноваться ему, отступая от повиновения Аллаху, или следовать ему, несмотря на то, что это неугодно Аллаху, или же делать нечто подобное этому.

Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, Аллах не простит поклонения другим наряду с Ним, но простит всё иное, кому пожелает, а поклоняющийся кому бы то ни было наряду с Аллахом совершает великий грех.» женщины, 48.

### ﴿ وَمَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْضَلَّ ضَكَ لَأَبَعِيدًا ﴾

«...а поклоняющийся кому бы то ни было наряду с Аллахом внал в глубокое заблуждение.» женщины, 116.

«Поистине, для того, кто наряду с Аллахом поклопяется и другим, Аллах сделает Рай запретным, и убежищем для него (послужит) Огонь...» тоапаза 72.

Аллах Всевышний также сказал:

¶...а тот, кто наряду с Аллахом поклоняется и другим, подобен унавшему с неба, и итицы схватят его или ветер унесёт его в далёкое место.

№ 31.

хараж. 31.

И в связи с этим можно было привести и другие аяты.

Что же касается пророка, дажь, то сообщается, что оп

(Право Аллаха, которое обязаны соблюдать (Его) рабы, состоит в том, что им следует поклопяться Ему и ничему более наряду с Ним, рабы же вправе (ожидать), что не будет подвергнут мучениям тот, кто наряду с Ним не поклоняется ничему иному.)

При этом вне религии оказываются и люди, явно внавшие в больное многобожие, примером чего могут служить неверные курайшиты<sup>2</sup> и им подобные, и тот, кто является тайным многобожником, например, те пытающиеся обмануть Аллаха

В этом аяте имеется в виду глубокая пропасть.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Соплеменники пророка, жалах у являвшиеся идолопоклонниками.

лицемеры, которые исповедуют ислам явно, внутрение оставаясь неверными.

Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, лицемеры окажутся в нижнем слое Огня, и никогда не найдёшь ты для них помощника 

за исключением тех, которые раскаялись, и уладили¹, и искали убежища у Аллаха, и стали искренне исповедовать религию ради Аллаха, и такие (окажутся) с верующими. 

женщины, 145-146.

На это указывают и мпогие другие аяты.

#### ВОПРОС 44. Что такое малое многобожие?

**ОТВЕТ.** Это некоторая доля стремления к показному, применивающаяся к старанию сделать что-либо должным образом ради Аллаха Всевышнего.

Аллах Всевышний сказал:

«И пусть тот, кто хочет встретиться с Господом своим в Судный день, совершает благие дела и не поклоняется никому больше, кроме Господа своего. ▶ пешера, 110.

Что же касается посланника Аллаха, от сообщается, что однажды он сказал:

(Поистине, больше всего я боюсь для вас того, что вы станете впадать в малое многобожие.) (Людіі) спросили: «О посланник

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: привели в порядок свои же собственные дела и отказались от лицемерия.

Аллаха, а что такое малое многобожие?» Он ответил: (Показное (совершение благого).)

Ахмад, аль-Багави и аль-хайсами.

А впоследствии пророк, пстолковал свои слова следующим образом:

((Это значит, что) человек будет становиться на молитву и стараться совершать её как можно лучше, увидев, что (на него) смотрит кто-то другой.) Ахмад и ибн Маджа (часть хадиса).

К этому же имеют отношение те случаи, когда клянутся не Аллахом, а, например, родителями, или идолами, или Каабой, или верностью, или чем-нибудь ещё.

Сообщается, что пророк, дама, сказал:

(Не клянитесь ни своими отцами, ни своими матерями, ни идолами.) <sub>Абу лаук</sub>

Сообщается также, что пророк, дама, сказал:

(Пусть тот, кто (захочет) поклясться, клянётся Господом Каабы.)

Сообщается также, что пророк, даж, сказал:

(Не клянитесь (ппчем и ппкем), кроме (Аллаха.) Абу двуди вн-Насаи .

Сообщается также, что пророк, дом, сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Аль-Бухари и Муслим приводят хадис, передаваемый со слов Абдуллаха Бин Умара, да будет доволен Аллах ими обоими, в котором сообщается, что пророк, **долу**, сказал:

<sup>(</sup>Поистине, Аллах запрещает вам клясться вашими родителями, а поэтому если кто-нибудь (захочет) поклясться, пусть либо поклянётся Аллахом, либо промочит.)

(Тот, кто клянётся верностью, не относится к нам.) Абудауд Сообщается также, что пророк, дом, сказал:

(Тот, кто поклялся не Аллахом, впал в неверие (пли: ...в многобожие).) Aбу даул.

То же самое относится и к произнесению слов: «Как пожелал Аллах и ты». Сообщается, что в ответ человеку, однажды сказавшему это, пророк, ", сказал:

«Ты что же, приравнял меня к Аллаху? (Следует говорить): «Как пожелал один лишь Аллах!») 

Аль-Бухари, ибн Маджа и Ахмад.

То же самое относится и выражениям типа: «Если бы не Аллах и ты», «Нет у меня никого, кроме Аллаха и тебя», «Я прошу покровительства у Аллаха и тебя» и тому подобным фразам.

Сообщается, что пророк, даж, сказал:

(Не говорите: «Как пожелал Аллах и такой-то», но говорите: «Как пожелал Аллах, а потом такой-то».)

Улемы указывали, что можно говорить: «Если бы не Аллах, a nomom такой-то», но нельзя говорить: «Если бы не Аллах u такой-то».

ВОПРОС 45. Какая разница между союзом «и» и выражением «а потом», использующимися в вышеупомянутых предложениях?

**ОТВЕТ.** Разница состоит в том, что соединение двух слов с помощью союза «и» требует сопоставления и приравнивания.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Возможно, что запрет клясться верностью (араб. *амана*) объясняется тем, что верность не относится к числу атрибутов Всевышнего, а является Его велением и одним из Его предписаний.

Таким образом, получается, что человек, сказавіннії: «Как пожелал Аллах и ты», — сопоставляет желанне раба с желанием Аллаха, приравнінвая одно к другому. Если же для соединения используется выражение «а потом», то положение меняется, так как оно указывает на принадлежность и зависимость. Это означает, что человек, сказавіннії: «Как пожелал Аллах, а потом ты», — тем самым подтверждает факт зависимости желания раба от желания Аллаха Всевышнего и вторичности желания раба, на что и указал Всевышний, который сказал:

Однако вы не пожелаете, если только не пожелает Аллах. человек, 30.

То же самое относится и ко всему остальному.

# BOIIPOC 46. Что означает признание Аллаха единственным Господом (таухид ар-рубубийа)?

ОТВЕТ. Речь идёт о выражении твёрдой уверенности в том, что Аллах Всевынний является Господом и Властителем, Творцом и Управителем всего сущего, который распоряжается всем по Своему усмотрению, ∜и который ни с кем не делил власти и у которого не было покровителя, защищающего от унижения , и в том, что пикто не в силах ни отвергнуть Его веления, ∜ни отменить Его решения , и противостоять Ему, и в том, что нет Ему подобного, или обладающего такими же именами или способного соперничать с Пим хоть в чём-либо из имеющего отношение к Его господству или сообразующегося с Его именами и атрибутами.

Аллах Всевышний сказал:

## ﴿ اَلْمُ مَدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَنِ وَوَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُسَ وَالنُّورُّ ﴾

И об этом же речь идёт и в остальных аятах этой суры.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что Аллах не нуждается ни в каких покровителях. См.: «Ночное путешествие», 111.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См.: «Гром», 41.

«Хвала Аллаху, Господу мпров...» (Хвала Аллаху, Господу мпров...)

﴿ قُلْ مَن رَّبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلْ الْمَا غَنْدَتُم مِن دُونِهِ ۚ أَثْلِيآ لَا بَمْلِكُونَ لِأَهْدِيمْ نَفَعَا وَلَا مَنْزُأُ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ أَمْ هَلْ نَسْتَوِى الظَّلْمَنْتُ وَالثُّورُ أَمْ جَعَلُوا بِنَوشَرُكَا مَ خَلُوا كَخَلَقِهِ مِنْتَنَابُهَ الْمُلَاثُ عَلَيْمٍ أَقُواللّهُ خَلِقُ كُلِيمَ فَن وَهُو ٱلوَحِدُ الْفَهَّدُ ﴾

«Скажи: «Кто Господь небес и земли?» Скажи: «Аллах». Скажи: «И вы избрали себе помимо Него таких покровителей, которые не в силах и самим себе ни принести пользу, ни повредить?!» Скажи: «Разве равны (между собой) слепой и зрячий, или разве равны (между собой) мрак и свет?» Или придали они¹ Аллаху сотоварищей (, утверждая), что они² творили полобно Ему, и стало для них сотворённое (Аллахом и другими) сходным? Скажи: «Аллах — Творец всего, и Он — Единственный, Всеподчиняющий». ▶

﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ زَنَفَكُمْ ثُمَّ يُعِينُكُمْ ثُمَّ يَعْدِيكُمْ هَلَ مِن شُكَالَمِكُمْ مَّن يَفْعَلُ مِن ذَلِكُم مِن هَيْ وَشُبْحَن مُو تَعَالَىٰ مَثَالِتُ لِكُونَ ﴾

«Аллах — Тот, кто создал вас, потом наделил вас средствами к жизни, потом Он умертвит вас, потом оживит. Есть ли среди тех, кому поклоняетесь вы наряду с Ним, (такой,) кто (был бы способен) сделать что-нибудь из этого?! Преславен (∧ллах,) и Он превыше того, чему они поклоняются наряду с Ним! В Вамы 40

## ﴿ هَلَذَاخَلُقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَاخَلُقَ ٱلَّذِينَ مِن وُفِيدٍ ﴾

Фто — творение Аллаха, а (теперь) покажите Мне, что создали те (боги, которым вы поклопяетесь) помимо Него!> лукман. 11.

﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ مَنْ وَأَمْ هُمُ الْخَلِفُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ بَل لا يُوفِئُونَ ﴾

<sup>1</sup> Имеются в виду многобожиники.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: мнимые божества.

«Пли созданы они без¹ ничего? Пли сами они творцы? ○ Пли они создали небеса и землю? Пет у них уверенности!» гора, 35–36.

¶(Оп —) Господь небес, земли и того, что между ними, так поклоняйся же Ему и проявляй терпение² в поклонении (Аллаху).

Разве известен тебе кто-нибудь ещё подобный Ему?

→ Маркам 65

Варкам 65

→ Маркам 65

«Нет ничего, подобного Ему, и Он — Слышащий, Видящий.) Совет, 11

«И скажи: «Хвала Аллаху, который не порождал Себе ребёнка, и который ин с кем не делил власти, и у которого не было покровителя, защищающего от упижения.», — и возвеличивай Его всячески. Э — Мочное путешествие. 111.

Аллах Всевышний также сказал:

﴿ قُلِ اَدْعُوا الَّذِينَ زَعَتْتُمْ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ السَّمَنُونِ

وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَمُتُمْ فِيهِمَا مِن شِرَلِهِ وَمَا لَلَهُ مِنْهُمْ مِن ظَهِيرِ ۞ وَلَا نَفَعُ الشَّفَاعَةُ

عِندَهُ إِلَا لِمَنْ أَذِنَ لَشَّ حَقَّ إِذَا فُزْعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقَّ وَهُوَ

الْعَلِى الْكَبْرُ ﴾

الْعَلِى الْكَبْرُ ﴾

«Скажи: «Взывайте к тем, кого вы объявили (богами) помимо Аллаха». Не владеют сами они и пылинкой ни на небесах, пи

То есть: без участия Творца и из ничего.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду, что, поклоняясь Аллаху, следует прилагать все свои силы и стараться осуществлять это поклонение наилучшим образом.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду, что Аллах не нуждается ни в каких покровителях.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> То есть: открыто и тайно воздавай хвалу Аллаху, благодари Его, поминай и т. д.

# ВОПРОС 47. Что является противоположностью признания Аллаха единственным Господом?

ОТВЕТ. Противоположностью этого является убеждённость в том, что вместе с Аллахом чем-либо во Вселенной может управлять кто-нибудь другой, создавая или уничтожая, давая жизнь или забирая её, принося благо или отвращая зло, и что этот другой способен делать нечто такое, что на самом деле под силу только Господу. То же самое относится и к убеждённости в том, что кто-то может соперничать с Господом в том, что сообразуется со смыслом Его имён и атрибутов, например, в знании о сокрытом, величии и так далее.

Аллах Всевышний сказал:

«Никто не (в силах) положить предел той милости, которую Аллах оказывает людям, а то, что Аллах удержит, после Него никто не (в силах) будет послать, ведь (это) Он — Всемогущий, Мудрый. ○ Олюди, помните о милости Аллаха (, оказанной) вам! Разве есть помимо Аллаха другой творец, дающий вам

¹ То есть: на небесах и на земле.

 $<sup>^2</sup>$  Иначе говоря, те, кого люди считают богами, не принимают никакого участия в управлении делами мира наряду с Аллахом, не имеют никакого отношения к сотворению мира и так далее.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> То есть: среди всех этих мнимых богов.

удел с неба и земли?! Нет бога, кроме Него! Насколько же вы отклонились!<sup>1</sup> создатель, 2-3.

«Если Аллах причинит тебе вред, то никто не избавит тебя от этого, кроме Него, а если пожелает (даровать) тебе благо, то никто не отвратит Его милости.... № Мунус. 107.

«Скажи: «Так поведайте же мне о тех, к кому вы взываете помимо Аллаха! Если Аллах пожелает причинить мне вред, то (смогут) ли они отвратить этот вред? Или если Аллах пожелает оказать мне милость, то (смогут) ли они удержать милость Его?» Скажи: «Достаточно мне Аллаха: на Него уповают уповающие». ▶

## ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهُ آ إِلَّا هُوَّ ﴾

«И у Него ключи к сокрытому! Знает о них только Он. Скот, 59.

## ﴿ قُلُ لَا يَعَلَرُ مَن فِي ٱلسَّمَوَ تِوَالْأَرْضِ ٱلْفَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾

«Скажи: «(Пикто из обитателей) небес и земли не знает сокрытого, кроме Аллаха...» муравьи. 65.

Аллах Всевышний также сказал:

## ﴿ وَلَا يُحِيمُ لُونَ مِثَنَّ وِمِنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا لِمَا اَسَاءً ﴾

...а они постигают из Его знания лишь то, что Он пожелает...)
Корова, 255.

Что же касается пророка, даму, то сообщается, что он сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: отклонились от истины, под которой в данном случае подразумевается признание Аллаха единственным Богом и Господом.

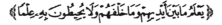
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Араб. *гайб*; имеется в виду всё то, что известно одному лишь Аллаху и что Он может открыть, кому пожелает.

(Аллах Всевышний говорит: «Величавость — Моя накидка ( $\rho$ и $_{\it A}$ а'), величие — Мой  $_{\it U}$ за $_{\it P}$ , а того, кто постарается отнять у Меня что-либо из этого², Я ввергну в Огонь!»)

BOПРОС 48. В чём смысл признания того, что лишь Аллах обладает определёнными именами и атрибутами (таухиду-ль-асма ва-с-сифат)?

ОТВЕТ. Это вера в те прекраспейшие имена и высочайшие атрибуты, посредством которых Аллах Всевышний Сам охарактеризовал Себя в Своей Книге и с помощью которых охарактеризовал Его Его посланник, И такое признание подразумевает собой употребление вышеупомянутых имён и атрибутов именно в том виде, в каком они встречаются в Коране и сунне, и исключает вопросы о том, как ещё можно понимать смысл этих имён. Иными словами, употреблять их следует так, как это сделал Аллах Всевышний, объединивший подтверждение самого факта существования этих имён и атрибутов с отрицанием допустимости любого их видоизменения, на что много раз указывается в Коране.

Так, например, Всевышний сказал:



Название одежды в виде куска ткани, оборачиваемого вокруг бёдер.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеются в виду проявления гордости и попытки внушить другим мысль о собственном величии, что Аллах в данном случае сравнивает со стремлением соперничать с Ним.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ибн аль-Асир приводит в книге «Джами' аль-усуль» следующее объяснение для понятий «Мой и*зар*» и «Мой плащ»:

<sup>«</sup>Аллах уподобил славу и величавость изару и плащу, поскольку эти качества охватывают собой того, кому они присущи, подобно тому, как изар и плащ охватывают собой человека, и при этом никто не разделяет с человеком его изар и плащ. То же самое можно сказать и об Аллахе Всемогущем и Великом: слава и величавость служат для Него изаром и плащом, и никто не должен пытаться разделить их с Ним, для чего и приводится подобный пример».

(Ou) знает, что их ждёт и что у них позади, а сами они (об этом) не знают $^1$ .

«Нет ничего подобного Ему, и Он — Слышащий, Видящий. В совет, 11. Аллах Всевышний также сказал:

«Не (в силах) взоры охватить Его, а Он постигает взоры, ведь Он — Проницательный, Всеведающий.» Скот, 103.

Ат-Тирмизи приводит хадис, передаваемый со слов Убаййа Бин Ка'ба, да будет доволен им Аллах, который сообщает, что однажды, когда посланник Аллаха, упомянул о богах многобожников, они сказали ему: «Скажи нам, от кого произошёл твой Господь?», — после чего Аллах Всевышний ниспослал аяты, в которых говорилось:

Последними словами Аллах указал на то, что не существует ничего ни похожего на Него, ни равного Ему, ни подобного Ему.

<sup>1</sup> Имеется в виду, что люди не могут охватить Аллаха своим знанием.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Араб. *ас-Самад*; другим значением этого слова является «Тот, к которому все остальные обращаются со своими нуждами».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См.: «Искренность», 3.

<sup>4</sup> См.: «Искренность», 4.

ВОПРОС 49. Какие указания на прекраснейшие имена Аллаха имеются в Коране и сунне?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Есть у Аллаха прекраснейшие имена, так обращайтесь же к Нему по (этим именам) и оставьте отклоняющихся в том, что касается Его имён¹. В преграды 180.

«Скажи: «Взывайте к Аллаху или взывайте к Милостивому — как бы ни взывали вы, у Него прекраснейшие имена».»

Ночное путешествие, 110.

Аллах Всевышний также сказал:

### ﴿ ٱللَّهُ كُلَّ إِلَا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَآ مُلْكُسْنَى ﴾

«Аллах, нет бога, кроме Hero, (п) у Него прекраснейшие пмена. В така в

В качестве примера можно было бы привести и другие аяты.

Что же касается пророка, дам, то сообщается, что он сказал:

(Поистине, есть у Аллаха девяносто девять имён, а тот, кто станет перечислять их, войдёт в Рай.) $^2$ 

Сообщается также, что, взывая к Аллаху, пророк, говорил:

<sup>&#</sup>x27; Здесь имеются в виду всевозможные искажения имён Аллаха.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари и Муслим приводят слова пророка, «Дайдах», в следующем виде:

<sup>(</sup>Поистине, есть у Аллаха девяносто девять имён, сотня без одного, а тот, кто станет перечислять их, войдёт в Рай.)

Что же касается ат-Тирмизи, то он приводит его в таком же виде, в каком привёл его автор данной книги, да помилует его Аллах.

## أَحَدًا مِنْ خَلَقِكَ أَوِ اسْتَأْثَرُتَ بِهِ فِي عِلْمِ الْغَيْبِ عِنْدَكَ أَنْ تَجْعَلَ الْقُـــرْآنَ رَبِيعَ قَلْبِي﴾

(О Аллах,) заклинаю Тебя каждым именем Твоим, которым назвал Ты Себя Сам, или которое ниспослал Ты в Своей Книге, или которое открыл Ты кому-либо из созданий Своих, или которое остаётся известным лишь Тебе, Знающему сокрытое, сделать Коран весной моего сердца.)

[Ас'алю-кя, би-кулли исмин хуа ля-ка саммайта би-хи нафса-ка, ау анзальта-ху фи китаби-ка, ау 'аллямта-ху ахадан мин халькы-ка ау-ста'сарта би-хи фи 'ильми-ль-гайб 'инда-ка ан тадж'аля-ль-Кур'ана раби'а кальби.]

**BOIIPOC** 50. Какие прекраснейшие имена упоминаются в Коране?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

(القاقة كاتعليّاك بِيرًا) (Попстине, Аллах — Высокий, Великий.) женщины, 34.

(Поистине, Аллах — Проницательный, Всеведущий.) Сонмы, 34.

«Поистине, Аллах — Слышащий, Видящий.» ﴿ إِنَّا لَيْهَ كَانَ سِيمَا بَصِيرًا ﴾ «жәнщины, 58

الکالله کانعَزِیزَاحَکِیگا ﴾ (Поистине, Аллах — Всемогущий, Муд-

(Попстине, Аллах — Прощающий, Милосердный.) женщины, 23.

....попстине, по отношению к ним Он — Сострадательный, Милосердный. В Покавние, 117.

«...а Аллах — Богатый, Кроткий.» (وَأَلَّتُهُ عَنِي كَالِيدٌ ﴾

(Попстине, Он — Хвалимый, Славный.) худ, 73

المَانِيَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَعَلِيظًا ﴿ اِنْدَيِّ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَعَلِيظًا ﴾ (Попстине, Господь мой — Хранитель всего.) худ, 57.

...понстине, Аллах — Наблюдающий за هُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ «монстине, Аллах наблюдающий за вачи!»

ه وَكُونَ وَاللَّهِ وَكِيلًا ﴾ ﴿ وَكُونَ وَاللَّهِ اللَّهِ وَكِيلًا ﴾ ﴿ وَكُونَ وَاللَّهِ وَكِيلًا ﴾ «женщины,

س... достаточно А.І.аха как Считающего.) (وَكُنُوْ اللَّهِ عَسِيبًا) женщины, б.

(Поистине, Аллах для всего является Питающим.) женщины, 85.

اَنَهُ مَلَنَ كُلِّ شَيْءٍ مَنْهِيدٌ ﴾ «...Господь твой — Свидетель всему...» ﴿ أَنَهُ مَلَنَ كُلِّ شَيْءٍ مَنْهِيدٌ ﴾

(Аллах — нет бога, кроме Него, Живого, Вечносущего...) корова, 255.

## ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُواَ لَآخِرُ وَالظَّابِرُ وَالْبَاطِنَّ وَهُوَبِكُلِّ شَى عِظِيمٌ ﴾

«Он — Первый и Последний, Побеждающий и Скрытый, и Он обо всём знает.»

Аллах Всевышний также сказал:

﴿ هُوَ اللّهُ الّذِى لاَ إِلَهُ إِلّا هُوْ عَلِمُ الْمَنْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْنُ الرَّحِيمُ ﴿ هُوَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ ال

«Он — Аллах, кроме которого нет иного бога, Знающий сокровенное и явное. Он — Милостивый, Милосердный. ○ Он — Аллах, помимо которого нет иного бога, Властелин, Пресвятой, Мирный, Верный, Управляющий, Всемогущий, Могущественный, Превосходящий. Слава Аллаху, Он выше того, чему они поклоняются наряду с Ним! ○ Он — Аллах, Творец, Создатель, Придающий форму. Есть у Него прекраснейшие имена... Сбор, 22-24.

Можно было бы привести в пример и другие аяты.

# BOПРОС 51. Какие прекраснейшие имена упоминаются в сунне?

**ОТВЕТ.** Сообщается, что, взывая к Аллаху, пророк, говорил:

(Нет бога, кроме Аллаха, Великого, Кроткого, нет бога, кроме Аллаха, Господа великого престола, нет бога, кроме Аллаха, Господа небес, и Господа земли и Господа благородного престола.)

ль-Бухари и Муслим.

[Ля иляха илля Ллаху-ль-'Азыму-ль-Халим, ля иляха илля Ллаху. Раббу-ль-'арши-ль-'азым, ля иляха илля Ллаху. Раббу-с-самавати, ва Раббу-ль-арди ва Раббу-ль-'арши-ль-кярим.]

Сообщается также, что, взывая к Аллаху, пророк, говорил:

(О Создатель небес и земли, о Обладатель величия и Почитаемый, о Живой, о Вечносущий!) **Ахмад и аль-хаким**.

[Йа Бади'а-с-самавват ва-ль-ард, йа За-ль-Джаляль ва-ль-икрам. йа Хайй, йа Каййим!]

(С именем Аллаха, с именем которого не принесёт вред ничто ни на земле, ни на небе (, пбо) Он — Слышащий, Знающий.)

Ибн Маджа и ат-Тирмизи.

[Би-сми-Лляхи аллязи ля йадурру ма'а-сми-хи шайй'ун фи-ль-арди ва ля фи-с-сама'и ва хуа-с-Сами'у-ль-'Алим.]

Сообщается также, что, взывая к Аллаху, пророк, говорил:

(О Аллах, Знающий сокровенное и явное, Творец небес и земли, Господь и Владыка всего...)

[Аллахумма, 'Алима-ль-гайби ва-ш-шахада, Фатира-с-самавати ва-ль-ард, Рабба кулли шаййин ва Малика-ху...]

Сообщается также, что, взывая к Аллаху, пророк, говорил:

﴿ اللهم ربّ السموات السبع وربّ الأرض وربّ كل شيء، فالق الحب والنّوى، منزل التوراة والإنجيل والقرآن، أعوذ بك من شرّ كَل ذي شرّ أنت آخذ بناصيتِه، أنت الأوّلُ فليسَ قبلَكَ شيءٌ، وأنست الأخر فليس فيك شيءٌ، وأنست الباطن فليس بعدك شيءٌ، وأنت الباطن فليس دونك شيءٌ، وأنست الباطن فليس دونك شيءٌ ﴾

(О Аллах, Господь семи небес и земли, Господь наш и Господь всего, расщепляющий зёрна и ядра, ниспославший Тору, Евангелие и Коран, прибегаю к Тебе от зла всякого носителя зла, ибо он подвластен Тебе! Ты — Первый, и не было ничего до Тебя, и Ты — Последний, и не будет ничего после Тебя, и Ты — Побеждающий, и нет ничего выше Тебя, и Ты — Скрытый, и нет ничего за Тобой...)

[Аллахумма, Рабба-с-самавати-с-саб'и, ва Рабба-ль-арди, ва Рабба кулли шаййн, Фалика-ль-хабби ва-н-нава, Муназзиля-т-Таурати, ва-ль-Инджили ва-ль-Кур'ан, а'узу би-кя мин шарри кулли зи шаррин Анта ахызун би-насыййати-хи! Анта-ль-Аввалу, фа ляйса кабля-ка шаййун, ва Анта-ль-Ахыру, фа ляйса ба'да-ка шаййун, ва Анта-з-Захыру, фа ляйса фаука-ка шаййун, ва Анта-ль-Батыну, фа ляйса дуна-ка шайй...]

Сообщается также, что, взывая к Аллаху, пророк, говорил:

(О Аллах, хвала Тебе, Ты — Свет небес, и земли и их обитателей, хвала Тебе, Ты — Ведающий делами небес, земли и их обитателей!)

Аль-Бухари, Малик, Ахмад и ад-Дарими.

[Аллахумма, ля-ка-ль-хамду, Анта Нуру-с-самавати, ва-ль-арди ва ман фи-хинна, ва ля-ка-ль-хамду, Анта Каййуму-с-самавати, ва-ль-арди ва ман фи-хинна.]

Сообщается также, что, взывая к Аллаху, пророк, говорил:

(О Аллах, поистине, я обращаюсь с просьбами к Тебе, ибо я свидетельствую, что Ты — Аллах, помимо которого нет иного бога, Одного, Вечного, который (не рождал, п не был рождён п не был Ему равным нікто). 

Ат-Тирмизи, Ахмад, ад-Дарими и Абу-Дауд.

[Аллахумма, инни ас'алю-ка би-анни ашхаду анна-ка Анта Ллаху Аллязи ля иляха илля Анта-ль-Ахаду-с-Самад аллязи лям йалид, ва лям йуляд ва лям йакун ля-ху куфуан ахад.]

Сообщается также, что, взывая к Аллаху, пророк, говорил:

[Йа Мукаллиба-ль-кулюб!]

И можно было бы привести много других подобных примеров.

¹ См.: «Искренность».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Здесь «Отвращающий» означает «Изменяющий состояние сердец».

# ВОПРОС 52. На сколько видов подразделяются указания, имеющие отношения к прекраснейшим именам?

#### ОТВЕТ. На три вида:

- 1. Указание, имеющее отношение к сущности Аллаха.
- 2. Указание на такие атрибуты, которые являются производными от прекраснейших имён, включающих их в себя.
- 3. Указание на такие атрибуты, которые не обязательно являются производными от прекраснейших имён.

#### ВОПРОС 53. Что может служить примером этого?

ОТВЕТ. Примером могут служить такие имена Всевышнего как Милостивый (ар-Рахман) и Милосердный (ар-Рахим), которые указывают на сущность Того, кому они принадлежат, то есть на сущность Аллаха Всемогущего и Великого, и являются применимыми к Нему. С другой стороны, они указывают на производный от этих имён атрибут, который они включают в себя, то есть на милосердие (рахма), а также на ряд других атрибутов, не являющихся производными от этих имён, но обязательно присущих их Обладателю, например, на жизнь и могущество. То же самое относится и ко всем прочим именам Аллаха.

Иначе обстоит дело с сотворённым существом, поскольку человека могут называть мудрым, тогда как на самом деле он является невежественным, и точно также несправедливого могут называть справедливым судьёй, униженного — всемогущим, низкого — благородным, скупого — щедрым, плохого — праведным, злосчастного — счастливым.

Что же касается Аллаха, слава и хвала Ему, то Он именно таков, как Сам Он охарактеризовал Себя, и Он выше тех описаний, которые дают Ему люди.

BOIIPOC 54. На сколько частей подразделяется то, на что указывают собой прекраснейшие имена, с точки зрения содержания этих указаний?

ОТВЕТ. Они подразделяются на четыре части:

1. Аллах — общее имя, включающее в себя все значения прекраснейших имён, в силу чего все остальные имена являются его атрибутами.

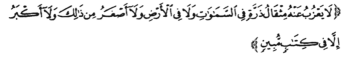
Так, например, Аллах Всевышний сказал:

Можно привести в пример и другие аяты. По той же причине это имя никогда не употребляется как подчинённое другим именам.

2. То, что включает в себя какой-нибудь сущностный атрибут Аллаха Всемогущего и Великого. Примером может служить такое имя Всевышнего как Слышащий (ас-Сами'), включающее в себя указание на Его слух, посредством которого Он слышит все звуки, причём для Пего безразлично, тайными они являются или явными.

Другим примером служит такое имя Аллаха как Видящий (аль-Басыр), включающее в себя указание на Его зрение, которому доступно всё то малое и большое, что только можно воспринимать с помощью зрения.

Третьим примером служит такое имя Аллаха как Знающий (аль-Алим), включающее в себя Его всеобъемлющее знание, о котором Аллах Всевышний сказал так:



«Не укрывается от Него ничто даже весом с пылинку ни в небесах, ни на земле. И нет ничего такого, что было бы меньше или больше этого, чего не было бы в Писании ясном. В саба. 3.

Что же касается такого имени  $\Lambda$ ллаха как Могущественный (аль-Кадир), то оно включает в себя указание на Его абсолютное могущество, в силу которого Он может создавать всё, уничтожать всё и т.д.

3. Такие имена, которые содержат в себе указания на атрибуты действий Аллаха, например, Творец (аль-Халик),

Дающий средства к жизни (*ap-Pasuk*), Создатель (*aль-Бари*'), Придающий форму (*аль-Мусаввир*) и т.д.

4. Такие имена, которые содержат в себе указания на то, что Всевышний лишён каких бы то ни было педостатков, например, Пресвятой (aль-Куддус) и Мир (ac-Салям).

ВОПРОС 55. На сколько частей подразделяется то, на что указывают собой прекраснейшие имена, с точки зрения применимости этого к Аллаху Всемогущему и Великому?

**ОТВЕТ.** Среди этих имён есть такие, которые можно применять по отношению к Аллаху либо по отдельности, либо в сочетании с другими именами. Конкретно имеются в виду такие имена, которые содержат в себе любые указания на атрибуты совершенства, например, Живой (аль-Хайй) и Вечносущий (аль-Каййум), Один (аль-Ахад) и Вечный (ас-Самад) и т.д.

Среди этих имён есть и такие, которые применимы к Аллаху только вместе с другими именами, являющимися их противоположностями, поскольку употребление их по отдельности может внушить мысль о том, что Аллаху присущи те или иные недостатки. Примером могут служить такие имена как Паносящий вред (ад-Дарр) и Приносящий пользу (ап-Нафи'), Принижающий (аль-Хафид) и Возвышающий (ар-Рафи'), Дарующий (аль-Му'ты) и Лишающий (аль-Маии'), Дающий силу (аль-Му'изз) и Унижающий (аль-Музилль) и т.д. Что же касается таких имён как Наносящий вред, Принижающий, Лишающий и Унижающий, то применять их по отношению к Аллаху по отдельности недопустимо, и они не употреблялись таким образом ни в откровениях, ни в Коране, ни в сунне. К числу подобных имён относится такое имя Всевышнего как Отмицающий (аль-Мунтаким), которое употребляется в Коране

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Корень этого слова состоит из букв «син», «лям» и «мим», а однокоренной с ним глагол «салима» означает «спасаться», «избавляться», «быть свободным». Применительно к Аллаху это является указанием на то, что Он свободен от пюбых недостатков. Таким образом, перевод данного имени Аллаха как «Мир» не вполне адекватен в том смысле, что одно только это слово не отражает всех значений арабского слова «ас-Салям», не говоря уже о всех возможных его толкованиях. То же самое относится практически ко всем именам Аллаха Всевышнего.

в сочетании с другими относящимися к нему словами, примером чего могут служить слова Всевышиего:

Кроме того, такие имена употребляются в тех случаях, когда используется слово «3y» в сочетании с производным от подобного имени атрибутом, примером чего являются слова Аллаха Всевышнего:

BOHPOC 56. Ранее уже упоминалось о том, что среди атрибутов Аллаха Всевышнего есть атрибуты сущностные и атрибуты действия. Какие примеры сущностных атрибутов встречаются в Коране и сунне?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

(وَلِكُمْنَعُ عَلَى عَيْنِيّ) «чтобы взрастили тебя пред оком Монм.) Таха, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В арабском тексте использовано причастие действительного залога множественного числа «*Мунтакимуна*», буквально — «Отмщающие».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Араб. зу — имеющий, обладающий.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Араб. Зу интикам.

<sup>4</sup> То есть: Он щедр как никто другой.

# ﴿ يَعَلَوْمَابِينَ أَيْدِ مِهِمُ وَمَاخَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِدِرعِلْمًا ﴾

﴿(Оп) знает, что их ждёт и что у ших позади, а сами они (об этом) не знают. Этаха. 110.

... н Аллах говорил с Мусой (непосредственно).) женщины, 164.

### ﴿ وَإِذْنَادَىٰ رَبُّكَ مُومَىٰ أَنِ أَمْتِ ٱلْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾

«И вот, обратился Господь твой к Мусе: «Ступай к людям несправедливым...» В поэты 10.

### ﴿ وَنَادَنَّهُ مَارَبُهُمَا أَلَةً أَنَّهُ كُمَاعَن تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ ﴾

«И обратился Он к ним (обоим): «Разве не запрещал Я вам (вкушать плоды) этого древа?!» В преграды, 22.

Аллах Всевышний также сказал:

### ﴿وَيَوْمُ يُنَادِ بِهِمْ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجَبُتُ وُ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾

«И в тот День, когда Он обратится к ним и скажет: «Что вы ответили посланникам?» Васская 65

Соответствующие примеры есть и в других аятах.

Сообщается, что пророк, даму, сказал:

(Покровом для Него служит свет, а если Он сбросит (этот покров), то сияние лика (Аллаха) непременно сожжёт все (те) Его создания, которых достигнет взор Его.

Сообщается также, что пророк, дика, сказал:

﴿ يمينَ اللهَ ملأى لاتُغيضُها نَفَقَةٌ سحّاء الليلَ والنهارَ، أرأيتم ماأنفَقَ منذُ خلقَ السماوات والأرضَ فإنّه لَم يُغِض ما في يمينِهِ، وعرشه على الماء، وبيدِهِ الأُخرَى الفَيض \_ أو القَبض \_ يَرفَعُ ويخفِضُ ﴾

«Правая рука Аллаха полна, и не уменьшает (того, что в пей есть,) щедрое расходование ночью и днём. Скажите мне, сколько израсходовал Он со времени сотворения небес и земли, когда «престол Его покоился на воде», а ведь ничто не уменьшилось в правой руке Его! А в другой руке Его — изобилие² (плп: ...сжатие)³, и Он возвышает и принижает.)

Аль-Бухари и Муслим.

В хадисе об Антихристе сообщается, что пророк, сказал:

(Поистине, Аллах не останется скрытым от вас, поистине, Аллах не является кривым<sup>4</sup>), — сказав же это, оп указал рукой па свой глаз.

Аль-Бухари и Муслим.

Сообщается также, что обращаясь к Аллаху с мольбами о помощи в том или ином деле, пророк, дом, говорил:

(О Аллах, поистине, я прошу Тебя помочь мне Твоим знанием и укрепить меня Твоим могуществом, и я прошу Тебя о Твоей великой милости, ибо, поистине, Ты можешь, а я не могу, Ты знаешь, а я не знаю, и Тебе известно всё о сокрытом (от людей)!)

[Аллахумма, инни астахиру-кя би-'ильми-кя, ва астакдиру-кя бикудрати-кя ва ас'алю-кя мин фадли-кя-ль-'азым, фа инна-кя такдиру ва ля акдиру, ва та'ляму ва ля а'ляму, ва Анта 'Алляму-ль-гуййуб!]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См.: «Худ», 7. Имеется в виду, что до создания небес и земли престол ('арш) Аллаха покоился на воде.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеются в виду щедрость и всевозможные благодеяния.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Здесь под «сжатием» (кабд) подразумевается смерть. Сомнение передатчика объясняется тем, что по написанию слова «изобилие» (файд) и «сжатие» (кабд) сходны и отличие между ними состоит только в количестве диакритических точек, которые ставятся над арабскими буквами или же под ними.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Здесь указание на то, что Антихрист (аль-Масих аль-Кяззаб или же аль-Масих ад-Даджжаль), последний искуситель людей перед наступлением Дня Воскресения, который объявит себя богом, будет одноглазым.

Сообщается также, что пророк, даж, сказал:

(Поистине, обращаетесь вы со своими мольбами не к глухому и не к отсутствующему, обращаетесь вы с ними к Слышащему, Видящему, Близкому!)

Муслим. Ахмад и аль-Бухари.

A в хадисе о воскресении сообщается, что пророк, сказал:

(Аллах Всевышний скажет: «О Адам!», — и он (отзовётся): «Вот я перед Тобой!) <sub>Аль-Бухари и Муслим.</sub>

И известно великое множество других хадисов, в которых сообщается о том, что Аллах станет говорить со Своими рабами в День Воскресения, и что Он станет говорить с обитателями Рая и т.д.

BOПРОС 57. Какие примеры атрибутов действия встречаются в Коране?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Он — Тот, кто сотворил для вас всё, что есть на земле, после чего обратился к (созданию) неба... корова, 29.

«Неужели же они надеются на что-либо иное, кроме как на то, что Аллах прибудет к ним?!» корова, 210.

«Что помешало тебе склониться<sup>2</sup> до земли перед тем, кого создал Я Своими руками? сад, 75.

«И Мы написали для него³ на скрижалях<sup>4</sup> обо всём<sup>5</sup>...»

Преграды, 145.

## ﴿ فَلَمَّا تَحَلُّ رَبُّهُ لِلْحَبَلِ جَعَكُهُ دَكَّ ا﴾

«А когда Господь его предстал перед горой в полном блеске, Он обратил её в прах... Преграды, 143.

﴿ إِنَّاللَّهُ يَفْعَلُ مَا إِشَالَهُ ﴾ (Попстине, Аліах делает, что пожелает.) ﴿ إِنَّاللَّهُ عَلَّمَا إِشَالًا ﴾

В пример можно было бы привести и другие аяты.

ВОПРОС 58. Какие примеры атрибутов действия встречаются в сунне?

ОТВЕТ. Сообщается, что пророк, даж, сказал:

(Наш Господь нисходит к нижнему небу каждую ночь, когда остаётся от неё последняя треть.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что многобожники не почитали величие Аллаха должным образом, не поклонялись Ему и не выполняли Его велений.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: выразить своё уважение Адаму и в то же время подчиниться велению Аллаха, что не имеет ничего общего с поклонением.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду пророк Муса, мир ему.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Речь идёт о Торе.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Имеется в виду всё то, что израильтянам необходимо было знать о религиозных и мирских делах.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> То есть: от вида Его гора рассыпалась на мельчайшие куски, превратившись в пыль.

В хадисе о заступничестве сообщается, что пророк, сказал:

(И придёт к ним Аллах в том Своём образе, который известен им, и скажет: «Я — Господь ваш!», — и скажут они: «Ты — Господь наш!»)

Аль-Бухари и Муслим (часть длинного хадиса).

В данном случае мы подразумеваем под атрибутом действия приход Аллаха, а не Его образ.

Сообщается также, что пророк, дика, сказал:

(Аллах схватит землю в День Воскресения и свернёт небо Своей правой рукой, после чего скажет: «Я — Царь!».)

Сообщается также, что пророк, даж, сказал:

(Когда создал Аллах это творение, Он Своей рукой записал для Себя¹: «Поистине, милость Моя будет превосходить гнев Мой».)

Аль-Бухари, Муслим и ат-Тирмизи.

В том хадисе, где говорится о том, какие доводы выдвигали Адам и Муса, сообщается, что пророк, какие, сказал:

(И сказал Адам: «Тебя, Муса, Аллах избрал словом Своим и начертал для тебя Тору рукой Своей».) 

Аль-Бухари и Муслим.

Речь Всевышнего и Его рука являются сущностными атрибутами, произнесение Им слов является одновременно и сущностным атрибутом, и атрибутом действия, что же касается написания Им Торы, то это — атрибут действия.

<sup>1</sup> То есть: предписал Самому Себе.

Сообщается также, что пророк, доказал:

«Поистине Аллах протягивает руку Свою ночью, чтобы покаялся совершающий дурное днём, и протягивает руку Свою днём, чтобы покаялся совершающий дурное ночью.»

Известно также и много других хадисов такого рода.

ВОПРОС 59. Являются ли прекраснейшие имена производными от всех атрибутов действия или же все имена Аллаха известны из ниспосланных свыше откровений?

ОТВЕТ. Нет, все имена Аллаха Всевыннего известны только из инспосланных откровений, и Его следует называть только так, как Он назвал Себя Сам в Своей Книге, или же так, как называл Его Его посланник,

Что же касается действий Аллаха Всевышнего, о которых Он упоминает, то любое из них связано с похвалой и указывает на совершенство, однако не всё то, чем Аллах характеризует Себя, может использваться в качестве имени и не от каждой такой характеристики могут быть образованы имена.

С другой стороны, среди вышеупомянутых характеристик есть и такие, которые могут быть использованы в качестве имени. Так, например, Аллах Всевышний сказал:

«Аллах — (Тот,) кто создал вас, потом наделил вас средствами к жизни, потом Он умертвит вас, потом оживит.» Румы, 40.

И Оп действительно называл Себя Творцом, Дающим средства к существованию, Оживляющим, Умерщвляющим и Управляющим.

Вместе с тем среди действий Аллаха, упомянутых Им Самим, есть и такие, которые совершались в качестве воздаяния и которые в данном конкретном контексте заслуживают похвалы и свидетельствуют о совершенстве.

Так, например, Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, лицемеры (пытаются) обмануть Аллаха, но это Он обманывает¹ их!» женшины 142.

«П они<sup>2</sup> пускались на хитрости, и Аллах (тоже) пошёл на хитрость<sup>3</sup> (, ведь) Аллах — лучший из прибегающих к хитростям!<sup>№</sup> Семейство Импана. 54.

Аллах Всевышний также сказал:

Они забыли Аллаха, и Он забыл их.)

Однако применять вышеупомянутые атрибуты действия к Аллаху вне контекста соответствующих аятов недопустимо. Так, например, нельзя говорить, что Всевышний прибегает к хитростям, обманывает, издевается или делает нечто подобное. Точно также недопустимо называть Его хитрецом, обманщиком или издевающимся, и ничего подобного никогда не скажет ни мусульмании, ни разумный человек вообще, ведь Аллах Всемогущий и Великий не характеризовал Себя с помощью таких понятий как хитрость, козни или обман, если не считать тех случаев, когда речь шла о возмездии людям, неправомерно прибегавшим к подобным вещам. Кроме того, известно, что справедливое возмездие за подобные действия рассматривается как доброе дело и со стороны сотворённого существа, так что же говорить о Всезнающем, Справедливом и Мудром Творце!

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На самом деле Аллах Всевышний никогда и никого не обманывает. Имеется в виду, что Он делает так, что попытки обмана со стороны людей оборачиваются против них и получается так, что они обманывают сами себя.

 $<sup>^{2}</sup>$  Здесь речь идёт о тех израильтянах, которые не уверовали в Ису, мир ему.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> То есть: сделал так, что их хитрости ни к чему не привели. В соответствии с одним из толкований, здесь имеется в виду, что когда израильтяне решили распять Ису, мир ему, Аллах вместо этого заставил их схватить одного из его последователей, похожего на него, который и был распят.

<sup>4</sup> Иначе говоря, Он сильнее и проницательнее любого из них.

ВОПРОС 60. Что включают в себя такие имена Всевышнего как Высокий (аль-Али) и Высочайший (аль-Аля) и какое отношение они имеют к смыслу таких имён как Побеждающий (аз-Захир), Всеподчиняющий (аль-Кахир) и Возвышающийся (аль-Мута'али)?

**ОТВЕТ.** Такие имена как Высокий и Высочайний включают в себя указание на тот атрибут, производным от которого они являются. Иначе говоря, они содержат в себе указание на то обстоятельство, что Аллах Всемогущий и Великий во всех отношениях занимает наивысшее положение (улювв).

Так, например, Всевышний возвышается над Своим троном и Он выше всех Своих творений. Он отделён от них и наблюдает за ними, зная о том, что с ними происходит, и обладая столь полным знанием обо всём, что не может укрыться от Него ничто.

И Он возвышается надо всем в том смысле, что Он всё подчиняет Себе, и никто не может ни победить Его, ни соперничать с Пим, ни противостоять, ни мешать Ему. Всё покоряется Его величию, склоняется перед Его всемогуществом и подчиняется Его величавости и всё находится в Его распоряжении и в Его подчинении, не имея возможности освободиться от Его власти.

И Он возвышается надо всем в том отношении, что Всемогущему, Великому, Всеблагому и Всевышнему присущи все атрибуты совершенства, что исключает возможность наличия у Пего каких бы то ни было педостатков.

Все аспекты вышеупомянутого понятия возвышения надо всем прочим взаимосвязаны и неотделимы друг от друга.

# ВОПРОС 61. Какие указания имеются в Коране на то, что Аллах возвышается над Своим творением?

**ОТВЕТ.** Ясных указаний на это существует великое множество и среди них — вышеупомянутые имена во всей их многозначности.

Примером подобных указаний являются слова Аллаха Всевыпнего:

Об этом говорится в семи аятах Корана.

«Разве вы в безопасности от того, что Тот, кто на небе, заставит землю поглотить вас, когда она сотрясётся?! ○ Неужели вы сомневаетесь, что Тот, кто на небе, нашлёт на вас ураган?! Обязательно узнаете вы, каково Моё увещание! В васту 16.17

Об этом говорится в двух аятах.

Они боятся своего Господа (, который) над (ними...)

# ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكِلِرُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُدُّهُ

«К Нему восходит благое слово, а возносит его праведное дело.» создатель, 10.

«Восходят к Нему ангелы и Духі...» (آمَوْمُ إِلَيْدِ) Ступени, 4.

Он распространяет (Своё) веление<sup>2</sup> (с неба на землю...) земной поклон, 5.

Аллах Всевышний также сказал:

### ﴿ يَنِعِيسَىٰ إِنِّ مُتَوَفِّيكَ وَدَافِعُكَ إِلَّ ﴾

В Коране есть и другие указания такого рода.

<sup>1</sup> Имеется в виду Джибрил.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Под велением (*амр*) подразумевается как предопределение Аллаха, так и Его веление в сфере религии, иначе говоря, религиозный закон (*шариат*).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Аллах вознёс Ису, мир ему, после исполнения им его миссии на земле, а упокоит Он его в конце времён.

#### ВОПРОС 62. Есть ли указания такого рода в сунне?

**ОТВЕТ.** Таких указаний в суппе имеется великое множество. В том хадисе, где рассказывается об осаде поселения бану курайза сообщается, что пророк.

(Ты решил их (судьбу) в соответствии с установлением Властителя, который выше семи небес.)

Аль-Бухари<sup>3</sup>, Муслим и Ахмад.

В другом хадисе сообщается, что однажды пророк, жижей спросил маленькую рабыню:

(آئِنَ الله؟) - (Где находится Аллах?), — (а когда) она ответила: «Па небе», — он сказал (её хозяниу):

Освободи её, ибо, поистине, она — верующая!) муслими Ахмад.

Па это же указывает содержание хадисов о вознесений; пророка, жалаж, а также его слова, приводимые в хадисе о сменяющих друг друга ангелах:

﴿ ثُمَّ يَعْرُجُ الَّذِينَ بَاتُوا فِيكُمْ فَيَسْأَلُهُمْ وَ هُوَ أَعْلَمُ بِهِمْ ﴾

(А потом те (ангелы), которые провели среди вас ночь, возносятся (к небу), и Он расспрашивает их (, хотя) дучше всех знает о (делах людей).)

Аль-Бухари и Муслим.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Бану курайза — племя, члены которого исповедовали иудаизм. В 627 году во время осады Медины союзными племенами они решили поддержать курайшитов и их союзников, выступив против мусульман и нарушив условия своего договора с ними, за что и были наказаны впоследствии. Мусульмане осадили их поселение и через некоторое время они сдались на милость победителей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду вождь племени аус Са'д Бин Му'аз, да будет доволен им Аллах. Пророк, ""Материт, предложил ему решить судьбу бану курайза, прежде являвшихся союзниками ауситов, и Са'д объявил, что следует казнить всех мужчин, обратить в рабство женщин и детей, а имущество разделить между участниками боевых действий, после чего ему и были сказаны эти слова.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Аль-Бухари, да помилует его Аллах, приводит хадис о Зайнаб, да будет доволен ею Аллах, в котором сообщается, что она с гордостью говорила другим жёнам пророка, «Майду»: «Вас выдавали замуж ваши близкие, а меня выдал замуж Аллах, который выше семи небес»\*.

Зайнаб имела в виду, что разрешение на её брак с пророком, 
 <sup>малоки</sup>
 <sup>малоки</sup>

 <sup>малоки</sup>
 <sup>малоки</sup>
 <sup>малоки</sup>

 <sup>малоки</sup>
 <sup>малоки</sup>

 <sup>малоки</sup>

 <sup>малоки</sup>

 <sup>малоки</sup>

 <sup>малоки</sup>

 <sup>малоки</sup>

 <sup>малоки</sup>

 <sup>малоки</sup>

 <sup>малоки</sup>

 <sup>малоки</sup>

Сообщается также, что пророк, дапа, сказал:

(Кто даст подаяние, равное (по цене) финику из благоприобретённого, — а к Аллаху не восходит ничего, кроме благого...)

Аль-Бухари и Муслим.

А в хадисе об откровениях сообщается, что пророк, сказал:

(Когда Аллах отдаёт веление в небесах, ангелы хлопают крыльями в знак повиновения Его словам (, и при этом раздаётся звук), будто цепью проводят по камню.

Аль-Бухари, ат-Тирмизи и Ибн Маджа (часть длинного хадиса).

Можно было бы привести и многие другие примеры, являющиеся указаниями на то, с чем согласно подавляющее большинство улемов.

Вопрос 63. Что говорили имамы религии из числа наших праведных предшественников по вопросу об утверждении (*истива*) Аллаха на Его троне?

ОТВЕТ. Все они, да помилует их Аллах Всевышний, говорили, что утверждение (истива) не является чем-то неизвестным, но что именно имеется в виду разум постичь не в силах, вера в это обязательна, расспросы об этом есть нововведение; послание — от Аллаха, посланиик должен был довести его (до людей), а нам необходимо подтверждать и подчиняться. То же самое они говорили и относительно всех прочих аятов и хадисов, в которых речь идёт об именах и атрибутах Аллаха, а Аллах Всевышний сказал, что укрепившиеся в знании говорят:

(Мы уверовали в него<sup>2</sup>: всё (это) — от нашего Господа.) <sub>Семейство Имрана, 7</sub>.

<sup>1</sup> Текст примечания см. на след. стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду Коран.

И Аллах Всевышний поведал, что апостолы Исы, мир ему, сказали:

﴿ عَامَنَا بِأُلَّهِ وَٱشْهَا لَهِ إِنَّا مُسَلِمُونَ ﴾

«Мы уверовали в Аллаха, засвидетельствуй же, что мы предаёмся (Ему). № Семейство Имрана. 52.

# ВОПРОС 64. Какие аяты Корана указывают на то, что Аллах является Всеполчиняющим?

**ОТВЕТ.** Таких указаний имеется много. Так, например, Аллах Всевышний сказал:

سا Он одерживает верх над Своими раба- ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوَقَرَعِبَادِمِّهُ ﴾ (شَاهَا هُرُ فَوَقَرَعِبَادِمِّهُ ﴿ اللَّهُ الْفَاهِرُ فَوَقَرَعِبَادِمِّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الْمُوافِقَةُ عَبَادِمِّهُ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّا اللَّالِمُ الللَّا اللَّا لَا اللَّاللَّ اللَّا ا

В этих словах содержится указание и на то, что Аллах Всевышний является Всеподчиняющим, и на то, что Он возвышается надо всем.

Аллах Всевышний также сказал:

«Слава Ему, Он — Аллах, Единый, Всеподчиняющий.» Толы. 4.

примечание № 1 к стр. 63 Известны следующие их высказывания относительно утверждения:

I. Сообщается, что о словах Всевышнего:

(Он —) Милостивый, который утвердился на (اَلرَّحَنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ اللهِ троне) Таха. 5

Умм Салама, да будет доволен ею Аллах, сказала: «(Спрашивать) "как" — неразумно, утверждение не является чем-то неизвестным, подтверждение этого есть вера, а отрицание этого — неверие».

II. Сообщается, что человеку, спросившему: «Как Он утвердился?», — Малик. Бин Анас, да помилует его Аллах, сказал в ответ: «Спрашивать "как" — неразумно, то, что Он утвердился, не есть нечто неизвестное, вера в это обязательна, а вопросы об этом есть нововведение». А потом он сказал задавшему этот вопрос: «Поистине, я боюсь, что ты впадёшь в заблуждение!» — после чего этого человека вывели по его приказу.

III. Сообщается, что когда о словах Всевышнего:

(Он —) Милостивый, который утвердился на ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ ﴿ الرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ троне таха. 5

был спрошен Раби'а, шейх Малика, да помитует его Аллах, и ему сказали: «Как (именно) Он утвердился?» — он ответил: «Это утверждение не является чем-то неизвестным, спрашивать "как" — неразумно, послание исходит от Аллаха, посланник должен довести его до сведения людей, а нам следует верить».

## ﴿ لِمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمُ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْفَقَادِ ﴾

«Кому будет принадлежать власть в День тот? — Аллаху, Единому, Всеподчиняющему. № прощающий, 16.

## ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنذِرٌّ وَمَامِن إِلَهِ إِلَّا اللَّهُ ٱلْوَبِيدُ ٱلْفَهَادُ ﴾

«Я — только увещатель, и нет никакого иного бога, кроме Аллаха, Единого, Всеподчиняющего!» Сад 65

(Нет ни одного живого существа, которое было бы неподвластно Ену.) Худ. 56.

﴿ يَمَعْشَرَ لَلِينَ وَالْإِنِسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَن تَفَدُوا مِنْ اَصْلَادِ السَّمَوَتِ وَاَلْأَرْضِ فَانفُدُواْ لَا تَعُدُواْ لَا تَعُدُواْ لَا تَعُدُونَ إِلَّا لِمِسْلِطَانِ ﴾ تَعُدُوا لَا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ فَانفُدُواْ لَا

«О собрание джиннов и людей! Если сможете выйти за пределы небес и земли¹, то выходите, но вы будете (в состоянии) выйти, только с помощью сплы.² Милостивый 33.

Примером таких указаний могут служить и другие аяты.

ВОПРОС 65. Какие хадисы указывают на то, что Аллах является Всеподчиняющим?

ОТВЕТ. Таких указаний в суппе имеется много.

Так, папример, сообщается, что обращаясь с мольбами к Аллаху перед тем, как лечь спать, пророк, доворил:

(Прибегаю к Тебе от зла всего того, что подвластно Тебе.)

муслим и Ибн Маджа.

[А'узу би-ка мин шарри кулли шайй'ин Анта ахызун бинасыйати-хи.]

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: если сможете вы сделать это, чтобы избежать предопределённого Аллахом.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Тогда как силой обладает один лишь Аллах.

И сообщается, что, обращаясь с мольбами к Аллаху в периоды беснокойства и грусти, пророк, , говорил:

(О Аллах, поистине, я — раб Твой, (п) сын раба Твоего, (п) сын рабыни Твоей. Я подвластен Тебе, решения Твои обязательны для меня, а приговор<sup>1</sup>, вынесенный Тобой мне, справедлив.

[Аллахума, инни 'аблу-кя, ибну 'абли-кя, ибну амати-кя, насыйати би-йали-кя, малын фийа хукму-кя, 'аллюн фийа кадау-кя.]

И сообщается также, что, обращаясь с мольбами к Аллаху во время дополнительных ночных молитв, пророк. Дама, говорил:

(Поистине, Ты решаешь, а о Тебе решений не принимают, и, поистине, не будет унижен тот, кого Ты поддержал, как не познает славы тот, с кем Ты стал враждовать!) Ан-Насан и ат-Тирмизи.

 $[И_{HHa}$ -кя такды, ва ля йукда `аляй-кя, ва инна-ху ля йазыллю ман валяйта, ва ля йа`иззу ман `aлайта!

И можно было бы привести много других примеров.

ВОПРОС 66. Что свидетельствует о высоте положения Аллаха Всемогущего и Великого и что следует отрицать, когда речь идёт о Нём?

**ОТВЕТ.** Знай, что о высоте положения Аллаха свидетельствует то, что подразумевают собой такие Его имена как Пресвятой (aль- $Ky\partial\partial yc$ ), Мир (ac-Caлям), Великий (aль-Kябир) и Возвышающийся (aль-Myma'aли) во всей их многозначности, а также то, что необходимо следует из факта обладания Им атрибутами совершества и величия.

<sup>1</sup> Имеется в виду предустановление или же предопределение Аллаха.

В Своей единичности Он превыше того, чтобы кто-нибудь разделял с Пим власть хотя бы частично, или чтобы кто-нибудь оказывал Ему помощь, или был заступником пред Пим без Его позволения или покровительствовал бы Ему.

В Своём величии, величественности, безраздельной власти и могуществе Он превыше того, чтобы кто-нибудь мог соперничать с Пим, или победить Его, или защищать Его от унижения или помогать Ему.

В Своей вечности Он превыше того, чтобы иметь супругу, ребёнка, отца равного или подобного Себе.

В Своём совершенстве, жизни, вечном существовании и могуществе Он превыше смерти, дремоты, сна, усталости или изнеможения.

Обладая совершенным знанием, Он превыше небрежения, забывчивости и того, чтобы не знать о любой пылинке на земле или на небесах.

Обладая совершенной мудростью, Он превыше того, чтобы создавать что бы то ни было ради забавы, или предоставлять созданное Им самому себе, ничего не повелевая и не запрещая Своим созданиям, или не воскресить людей, оставив их без возданиям.

В совершенстве Своей справедливости Он превыше того, чтобы хоть в чём-то обидеть кого-нибудь или не оценить должным образом добрые дела человека.

Абсолютно ни в чём не нуждаясь, Он превыше того, чтобы Его кормили или наделяли чем-нибудь.

Обладая всеми теми качествами, посредством которых Оп охарактеризовал Себя Сам или же которыми охарактеризовал Его посланник Его, дам, Он превыше как лишения, так и уподобления Его кому бы то ни было.

Слава и хвала Всемогущему и Великому, Всеблагому и Всевышнему, не имеющему ничего общего с тем, что несовместимо с Его божественной природой, с Его господством, с Его прекраспейшими именами и с Его высочайшими атрибутами, вель Аллах Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здесь имеется в виду отрицание наличия у Творца атрибутов вообще или же только положительных атрибутов.

### ﴿ وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَرْبِرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾

«Он являет Собой наивысший пример¹ в небесах и на земле, и Он — Могучий, Мудрый!» Румы, 27.

Имеющие отношение к рассматриваемому вопросу аяты Корана и хадисы сунны пророка, , , известны, совершенно понятны и многочисленны.

ВОПРОС 67. Что означают слова пророка, , который сказал о прекраснейших именах:

#### ﴿ مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّةَ ﴾

(...войдёт в Рай тот, кто станет перечислять их)2?

ОТВЕТ. Этим словам давались различные толкования.

Так, например, они означают, что все имена Аллаха следует помнить, а также обращаться к Аллаху со своими мольбами и воздавать Ему хвалу, используя их.

И они означают, что раб Аллаха должен приучать себя к тому, на что указывают эти имена и чему позволительно подражать, стараясь, к примеру, быть милостивым и милосердным, при том условии, что раб действительно может обладать подобными качествами по мере своих возможностей.

Что касается таких атрибутов Аллаха как Могучий (аль-Джаббар), Великий (аль-Азым) или Возвеличивающийся (аль-Мутакаббир), то рабу следует признавать их, смиряться пред ними и не пытаться украсить себя ни одним из подобных атрибутов.

Если же говорить об атрибутах, которые имеют отношение к обещанию, примером чего могут служить такие имена Аллаха как Прощающий (аль-Гафур), Благодарный (аш-Шакур), Милующий (аль-Афу), Сострадательный (ар-Рауф), Кроткий (аль-Халим),

¹ То есть: Аллах обладает наивысшими качествами или же атрибутами.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Здесь: указание на приводимый аль-Бухари и Муслимом хадис, в котором сообщается, что пророк, "Улид», сказал:

<sup>(</sup>Поистине, есть у Аллаха девяносто девять имён, а тот, кто станет перечислять их. войлёт в Рай.)

Великодунный (аль-Джавад) и Щедрый (аль-Кярим)<sup>1</sup>, то рабу следует ограничиться желанием и стремлением<sup>2</sup>.

И, наконец, если говорить о таких атрибутах Аллаха, которые имеют отношение к угрозам, примером чего могут служить такие имена как Всемогущий (аль-Азиз), Обладающий (возможностью) отмицения (Зу интикам). Суровый в наказанани (Шадиду-ль-чикаб) или Скорый в расчёте (Сари'у-ль-хисаб), то рабу следует ограничиться страхом.

И слова пророка, , , указывают на то, что рабу следует принести свидетельство об истинности смысла этих имён и отдавать им должное, зная их и поступая так, как должен поступать раб. Примером может служить тот, кто свидетельствует, что Аллах Всевышний превосходит Свои творения и возвышается над ними, что Он утвердился на Своём троне будучи отделённым от Своих созданий и в то же время обладая знанием о них в полной мере и распространяя на них Своё могущество, и т.д. И такой человек служит Аллаху сообразпо вышеупомянутому качеству Всевыннего, вследствие чего в сердце его возникает стремление к Аллаху и он начинает вести с Иим тайные беседы, потупив взор и стоя пред Иим подобно тому, как покорный раб стоит перед могущественным властителем, чувствуя, что все его слова и дела возносятся к Пему и представляются Ему, и в силу этого стыдясь сказать или сделать что-нибудь такое, что, оказавшись в этих вышших сферах, покрыло бы его позором, и видя, что веления и распоряжения Аллаха постоянно нисходят ко всем концам различных миров, посредством чего Он управляет и распоряжается всем, умеривляя и оживляя, прославляя и унижая, опуская и возвышая, даруя и лишая, отводя бедствия и насылая их, изменяя положение людей и единолично распоряжаясь Своими

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что каждое из вышеперечисленных имён заключает в себе обещание, что при соблюдении определённых условий Аллах проявит Себя по отношению к рабу в соответствии со смыслом того или иного имени, например: если раб Аллаха станет творить благие дела, Он отблагодарит его за это, простит его и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: раб Аллаха должен ограничиться стремлением к тому, чтобы заслужить проявления по отношению к нему качеств Аллаха, обозначенных вышеупомянутыми именами, и не пытаться узнать о них больше того, что говорится об этом в Коране и сунне.

владеннями, над которыми больше никто, кроме Пего, не властен, многими иными путями. Что же касается Его распоряжений, то, в соответствии с Его волей, они находят путь ко всему, ведь Аллах Всевышний сказал:

«Он распространяет (Своё) веление¹ с неба на землю, после чего оно (спова) восходит² к Пему в течение дня, равного тысяче лет по вашему счёту. В Земной поклом. 5.

И тому, чын познания и чьё служение в полной мере сообразуются с тем, о чём было сказано выше, достаточно одного лишь его Господа. То же самое относится и к тем, кто свидетельствует о всеобъемлющем знании Аллаха, о Его слухе, зрении, жизни, вечном существовании и прочих атрибутах, однако способностью такого свидетельства были наделейы только приближенные из числа опередивних других в вере.

BOHPOC 68. Что является противоположностью признания Аллаха единственным обладателем вышеупомянутых имён и атрибутов?

**ОТВЕТ.** Противоположностью этого являются всевозможные отклонения в том, что имеет отношение к именам, атрибутам и знамениям Аллаха. Подобные отклонения бывают трёх видов:

1. Отклонение многобожников, отрицавших истинный смысл имён Аллаха Всевышнего и нарекавших этими именами идолов, что-то добавляя к ним, что-то отнимая и образовывая от слова Бог (аль-Илях) — имя аль-Лям, от имени Всемогущий

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Под велением (*вмр*) подразумевается как предопределённое Аллахом, так и Его веление в сфере религии, иначе говоря, религиозный закон (*шарнат*).

 $<sup>^2</sup>$  Этим словам даются различные толкования, например: имеется в виду, что ангелы спускаются с Его велениями на землю, а потом снова поднимаются к Нему, рассказывая о делах Его рабов.

(аль-Азиз) — имя аль-Узза, а от имени Оказывающий благодеяния (аль-Маниаи) — имя Манат.

- 2. Отклонение мушаббихитов<sup>2</sup>, которые давали свои объяснения тому, как именно следует толковать атрибуты Аллаха Всевыннего, и уподобляли их свойствам людей. Отклонение такого рода является подобием отклонения многобожников, поскольку одии приравнивали сотворённое к Господу миров, а другие инзводили Его до уровня сотворённых форм, уподобляя Всевышнего и Пресвятого этим формам.
- 3. Отклонение му аттилитов<sup>3</sup>, отрицавних атрибуты Аллаха и разделявшихся на две группы:
- некоторые из них признавали имена Всевышнего, по отрицали те атрибуты совершенства, которые эти имена в себе заключают. Они говорили: «Милостивый и Милосердный без милосердия, Знающий без знания, Слышащий без слуха, Видящий без зрения, Могущественный без могущества», и т.д.:
- другие же открыто и полностью отрицали как сами имена, так и их содержание, характеризуя Аллаха как абсолютное небытие, не имеющее ни имён, ни атрибутов.

Преславен Аллах! Он намного выше утверждений несправедливых, отрицающих и отклоняющихся, ведь Аллах Всевышний сказал:

### ﴿ زَبُّ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلاَّدْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَأَصْعَلِيرٌ لِعِنَدَوْدُ حَلْ صَلَكُ لَهُ سَيعيًا ﴾

(Оп —) Господь небес, земли и того, что между ними, так поклоняйся же Ему и проявляй терпение¹ в поклонении (Аллаху). Разве известен тебе кто-нибудь ещё с таким именем?

Марйам, 65.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Аль-Лят, аль-'Узза* и *Мана́т* — имена богинь (идолов), которым поклонялись арабы до ислама.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Араб. *мушаббиха* (от *ташбих* — уподобление) — антропоморфисты, так или иначе представлявшие Аллаха в человеческом образе.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Араб. *му'аттиля* (от *та'тиль* — лишение, отрицание) — одно из названий му'тазилитов, отрицавших существование атрибутов Аллаха.

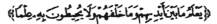
<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Имеется в виду, что в поклонении Аллаху следует прилагать все свои силы и стараться осуществлять его наилучшим образом.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Имеется в виду имя Аплах. Общий смысл этих слов в том, что не существует ничего подобного Аплаху.

# ﴿ لَتَسَ كُونُ لِهِ مُنْفِ مُ وَمُوالسَّدِيعُ الْبَعِيدُ ﴾

«Нет ничего, подобного Ему, и Он — Слышащий, Видящий. » совет, 11

Аллах Всевышций также сказал:



«Он знает, что их ждёт и что у них позади, а сами они (об этом) не знают. Этаха. 110.

ВОПРОС 69. Являются ли все виды признания единственности Аллаха (*таухид*) столь неразрывно связанными между собой, что нечто несовместимое с одним из его видов в то же время несовместимо и со всеми этими видами в целом?

ОТВЕТ. Да, они действительно перазрывно взаимосвязаны друг с другом, и поэтому внавиний в многобожие в чём-то одном становится многобожником и во всём прочем. Примером этого могут служить обращения с мольбами к кому бы то ни было. кроме Аллаха, и обращение к кому-либо с просьбой о том, что по силам одному только Аллаху. Подобные обращения являются не просто поклонением, по самой сутью поклонения, которое посвящается не Аллаху и является многобожием, несовместимым с признанием того, что божественной природой обладает только Аллах. Что же касается обращений с просьбами об удовлетворении каких-либо потребностей, связанных со стремлением обрести благо или отвратить зло, когда человек считает, что кто-то иной номимо Аллаха способен решить этот вопрос, то это является проявлением многобожия, несовместимого с признанием Аллаха единственным Господом. Объясияется это тем, что такой человек считает, что кто-либо ещё наряду с Аллахом способен распоряжаться чем-инбудь в Его владениях, ведь он обращается к другому со своими мольбами, не сомневаясь в том, что тот слышит его издалека и вблизи в любое время и в любом месте. Некоторые люди даже не скрывают подобных вещей, а между тем подобные действия являются проявлением многобожия, несовместимого с убеждённостью в том, что только Аллах обладает определёнными именами и атрибутами, ведь это связано с признанием того, что кто-то ещё может обладать слухом, способным воспринимать всё звуки независимо от расстояния: Таким образом, проявление многобожия в том, что имеет отношение к божественной природе Аллаха, неизбежно приводит и к многобожию, противоречащему признанию Аллаха единственным Господом и единственным обладателем определённых имён и атрибутов.

ВОПРОС 70. Какие указания на обязательность веры в ангелов имеются в Коране и суние?

**ОТВЕТ.** В Коране имеется много таких указаний. Так, например, Аллах Всевышний сказал:

€...ангелы прославляют своего Господа и молят о прощении для тех, кто на земле. В Совет. 5.

«Поистине, те, которые находятся при твоём Господе, не отказываются от поклонения Ему из гордыни, они славят Его и склоняются перед Ним в земных поклонах.» поеговам, 208.

Аллах Всевышний также сказал:

€...кто бы ни был врагом Аллаху, и Его ангелам, и Его посланникам, и Джибрилу и Микаилу (, пусть знает, что,) поистине, Аллах — враг неверным. В Корова, 98.

Что же касается указаний сушны на обязательность веры в ангелов, то раньше мы уже приводили хадис о Джибриле и другие хадисы, а в «Сахихе» Муслима приводится хадис, в

<sup>1</sup> Имеются в виду ангелы.

котором сообщается, что Аллах Всевышний создал их из света, и хадисов об ангелах известно великое множество.

#### Вопрос 71. Что означает вера в ангелов?

**ОТВЕТ.** Это глубокая убеждённость в том, что они существуют и относятся к числу созданий Аллаха, подвластных и подчинённых Ему, о которых Аллах Всевышний сказал:

«Ведь это — только рабы, которых Он почтил! ○ Они не говорят ни единого слова до того, как скажет Он, и действуют лишь по Его указаниям. 

пророки, 26-27.

«...они не отступают от повелений Аллаха и выполняют то, что им велят.» запрешение, 6.

Аллах Всевышний также сказал:

«А находящиеся при Нём не пренебрегают поклонением Ему и не устают. ○ Они без устали занимаются восхвалением днём и ночью. В пророки 19-20.

И ангелы не испытывают ни скуки, ни усталости.

В этом хадисе сообщается, что пророк, "Мих», сказал:

<sup>(</sup>Ангелы были созданы из свста, джинны — из чистого пламени\*, а Адам — из того, о чём вам уже было сказано.)

<sup>\*</sup> Имеется в виду пламя, которое не даёт дыма; см.: «Милостивый», 15.

ВОПРОС 72. Какие категории ангелов существуют, с точки зрения цели их создания Аллахом и того, что Он им поручил?

**ОТВЕТ.** С учётом всего вышеупомянутого существует много видов ангелов:

Среди них есть тот, кому поручено доставлять откровения посланинкам, и это — Верный Дух Джибрил, мир ему.

Среди них есть тот, кому поручено следить за вынадением дождя, и это — *Микаил*, мир ему.

Среди них есть тот, кому поручено вострубить в трубу в День Воскресения, и это — *Исрафил*, мир ему.

Среди них есть тот, кому поручено забирать души людей, и это — *ангел смерти*, у которого есть помощники.

Среди них есть такие, кому поручено смотреть за делами людей, и это — *благородные писцы*.

Среди них есть такие, кому поручено уберегать раба от опасностей, которые могут грозить ему спереди и сзади, и это — c.redynowing.

Средилиих есть такие, кому поручено наблюдать за Раем и его блаженством, и это —  $Pu\partial вau$  и те ангелы, которые находятся с ним.

Среди них есть такие, кому поручено следить за Адом и его мучениями, и это — *Малик* и находящиеся вместе с ним стражи Ада во главе с девятнадцатью ангелами.

Среди них есть такиё, кому поручено испытывать покойных в могиле, и это — Мункар и Пакир.

Среди их есть те, которые несут престол Аллаха.

Среди них есть тот, кому поручено следить за семенем в утробах женщии, наблюдать за формированием зародыша и записывать его судьбу.

Среди них есть ангелы, которые входят в Пебесный храм (аль-Байту-ль-Ма'мур). Ежедневно туда входит по семьдесят тысяч ангелов, которые больше никогда не возвращаются в этот Храм, и есть такие ангелы, которые ходят по миру, посещая те собрания, где люди поминают Аллаха.

И среди них есть такие, которые стоят, выстроившись в ряды и не испытывая усталости.

И среди них есть склонившиеся в поясных и земных поклонах и никогда не выпрямляющиеся.

И помимо упомянутых нами есть и другие, ведь Аллах Всевышний сказал:

«И не знает (о количестве) воинов¹ Господа твоего никто, кроме Него, а это² — только наставление людям³. В завернувшийся, 31.

Аяты Корана и хадисы, в которых говорится о видах ангелов хорошо известны.

# ВОПРОС 73. Что является указанием на обязательность веры в Писания?

**ОТВЕТ.** Таких указаний имеется множество. Так, например, Аллах Всевышний сказал:

«О те, кто уверовал! Веруйте в Аллаха<sup>4</sup>, и в Его посланника, и в Писание, которое ниспослал Он Своему посланнику, и в Писание, которое ниспослал Он прежде<sup>5</sup>.... → женщины, 136.

«Скажите: «Мы уверовали в Аллаха, и в то, что Он ниспослал нам, и в то, что было ниспослано Ибрахиму, Исманлу, Исхаку,

<sup>1</sup> Имеются в виду как ангелы, так и другие создания Аллаха.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду упоминание о количестве ангелов, надзирающих за Адом.

<sup>3</sup> То есть: напоминание им о всемогуществе Аллаха.

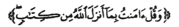
<sup>4</sup> То есть: не отступайте от веры и будьте стойки в ней.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Здесь имеются в виду все те Писания, которые Аллах ниспосылал Своим посланникам до ниспослания Корана и которые не были искажены людьми.

Па'кубу и коленам¹, в то, что было даровано Мусе и Исе, и в то, что было даровано пророкам их Господом. Мы не делаем между ними никакого различия....» корова, 136.

Известно и много других подобных аятов.

В целом же достаточно знать, что Аллах Всевышний сказал:



«И скажи: «Я уверовал в послание, ниспосланное Аллахом...»)

ВОПРОС 74. Все ли писпосланные свыше Писания упомянуты в Коране?

**ОТВЕТ.** В Коране Аллах назвал следующие Инсания: Тору, Евангелие, Исалмы, Свитки Ибрахима и Свитки Мусы, упомянув об остальных инспосланных свыше Инсаниях в целом.

Аллах Всевышний сказал:

«Аллах — нет бога, кроме Него. Живого, Вечносущего. ○ Он ниспослал тебе Писание<sup>2</sup> с истиной как подтверждение тому, что было до него<sup>3</sup>. И ниспослал Он Тору и Евангелие...»

Семейство Имрана, 2-3.

﴿ وَمَا تَيْنَادَاقُ دَزُفُورًا ﴾ (أو مَا تَيْنَادَاقُ دَزُفُورًا ﴾

Wanning 163

### ﴿ أَمَلَمُ يُدَنَّأُ بِمَا فِي مُستحفِعُوسَىٰ ﴿ وَإِبْرُهِبِ مَا الَّذِي وَفَّ ﴾

1 Иначе говоря, различным племенам израильтян.

<sup>2</sup> Имеется в виду Коран, ниспосланный пророку, "МЛХ».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Здесь подразумевается, что содержание Корана соответствует тому, что было в прежних ниспосланных свыше Писаниях, и подтверждает их истинность.

<sup>4</sup> Здесь имеется в виду человек, отвергающий истину и необоснованно претендующий на знание о ней.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Здесь имеется в виду либо то, что Ибрахим, мир ему, полностью выдержал все испытания, которым подверг его Аллах, ни в чём не отступив от предписаний религии истинного единобожия, либо то, что он довёл до людей заповеди этой религии в полном объёме.

# ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِئْبُ وَٱلْمِيزَاتَ لِيَعُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾

-вевлод, имынае э волинные с напия исказания в же направляли Наших посланников с явными доказательствами<sup>1</sup> и ниспосылали с ними Писание и весы<sup>2</sup>, чтобы люди придерживались справедливости.

Таким образом, нам следует верить во все детали того, что Аллах говорил о Писаниях подробно, что же касается уномяпутого Им в целом, то мы должны верить в это в целом, а о том, что повелели Аллах и посланник Его, мы говорим:

ние, ниспосланное Аллахом...»

ВОПРОС 75. Что подразумевает собой вера в Писания Аллаха Всемогущего и Великого?

ОТВЕТ. Такая вера подразумевает собой глубокую убеждённость в том, что все они писпосланы от Аллаха Всемогущего и Великого и что Аллах действительно произносил те слова, которые содержат в себе эти Писания.

Среди них есть такие, слова которых были услышаны от Всевыниего из-за преграды, и они не ниспосылались через посланника-ангела, и среди них есть такие, которые посланникангел доносил до посланника из числа людей, и среди них есть такие, которые Аллах Всевышний написал собственноручно.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ وَمَا كَانَ لِيشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحَيَّا أَوْ مِن وَزَآيٍ جِمَامٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولَافَيُوحِيَ بِإِذْ نِهِ مَايَشَاَّهُ ﴾

«Не бывало (такого, чтобы) Aллах говорил с человеком иначе как (посредством) откровения, или через преграду или посылая

<sup>1</sup> Имеются в виду чудеса, совершавшиеся посланниками Аллаха, и законы, которые они с собой приносили.

<sup>2</sup> Здесь имеется в виду справедливость, а в более широком смысле слова — истинная религия, все веления и запреты которой основаны на высшей справедливости.

посланника<sup>1</sup>, чтобы (посланник этот) е дозволения Его открывал (человеку) то, что Он пожелает. совет, 51.

И Всевышний сказал Мусе:

Аллах Всевышний также сказал:

Что же касается Торы, то о ней Аллах Всевышний сказал так:

«И Мы начертали для него<sup>3</sup> на скрижалях обо всём<sup>4</sup> назидание и подробное (разъяснение) всему<sup>5</sup>.... реграды, 145.

И сказал Оп об Исе:

трапеза, 46.

И Всевышний также сказал:

женщины, 163. [43] женщины, 163. استًا даровали Мы Дауду Исалмы.

И ранее об этом уже упоминалось, когда речь шла о писпослании.

Что же касается Корана, то о нём Аллах Всевышний сказал так:

<sup>1</sup> То есть: ангела.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: выделил тебя среди прочих; предпочёл тебя им.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду пророк Муса, мир ему.

<sup>4</sup> Речь идёт обо всём том, что израильтянам необходимо было знать о религиозных и мирских делах.

<sup>5</sup> Имеются в виду подробные разъяснения всех тех установлений, которые нуждаются в разъяснениях.

«Однако Аллах свидетельствует о том, что ниспосланное Им тебе ниспослал Он по знанию Своему¹, и ангелы свидетельствуют (о том же) и достаточно Аллаха как свидетеля! ▶ ₩аничиы 188

И Аллах Всевышний сказал о нём так:

«И Мы разделили Коран, чтобы ты читал его людям не спеша, и ниспосылали его по частям<sup>2</sup>.)»

И Аллах Всевышний также сказал:

«Поистине, он³ — ниспослание Господа миров, © с которым снизошёл Верный Дух⁴ © на твоё сердце, чтобы ты стал (одним) из увещателей, © (и писпослан оп) на ясном арабском (языке). № Поэты, 192-195.

И Аллах Всевышний также сказал:

«Поистине, тем, которые не уверовали в напоминание³, когда оно пришло к ним, Книгу, поистине, великую, (воздастся за их певерпе)⁵! ○ Не подступиться к немув лжи ни спереди, ни сзади (, ведь это —) ниспослание от Мудрого, Хвалимого!

Разъяснены, 41-42.

И есть много других подобных аятов.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: зная о том, что ты способен исполнить пророческую миссию, для которой Он избрал тебя среди людей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду, что Коран, который сначала был ниспослан целиком с Сохраняемой Скрижали к нижнему небу, впоследствии частями ниспосылался пророку Мухаммаду, (ДПОД), по мере необходимости.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду Коран.

<sup>4</sup> Здесь речь идёт о Джибриле, мир ему.

<sup>5</sup> Интерполяция согласно аш-Шаукани.

<sup>6</sup> То есть: к Корану.

ВОПРОС 76. Какое положение занимает Коран по отношению к ниспосланным прежде Писаниям?

ОТВЕТ. Об этом Аллах Всевышний сказал так:

«И Мы ниспослали тебе это писание с истиной для подтверждения и сохранения того, что было в Писаниях прежде...»

Трапеза, 48.

«Не был этот Коран измышлен без (участия) Аллаха (, но является оп) подтверждением (писпосылавшегося²) до него и разъяснением Писания³, в котором нет сомнения (и которое исходит) от Господа миров. № 

Омичес, 37.

Аллах Всевышний также сказал:

((Корап) является не измышленным рассказом, а подтверждением (ниспосылавшегося) до него, и разъяснением всего⁴, и руководством и милостью для верующих людей. 

→ Орусуф, 111.

Толкователи Корана указывали, что слова о том, что Коран содержит в себе ниспосланное в прежних Писаниях, свидетельствует об этом и подтверждает это собой, означают, что он подтверждает истинное, отрицая внесённые в эти Писания искажения и то, что подверглось частичному или полному изменению, и вынося решения об отмене ложного и подтверждении истинного. Вот почему покоряются ему все те, кто веровал в прежние Писания и не отступался от своей веры, как сказал об этом Всеблагой и Всевышний:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду сохранение всего того, что не было искажено людьми в предыдущих Писаниях.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: ниспосланных свыше Писаний.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду Коран.

<sup>4</sup> Имеются в виду законы, которые требуют пояснений.

## ﴿ الَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ ـ يُؤْمِنُونَ ۞ وَلِذَا يُنْلَى عَلَيْهِمْ قَالُوّا مَامَنَا بِهِ وَإِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّيْنَا إِنَّا كُنَامِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ ﴾

«Те, кому Мы даровали Писание до него¹, веруют в него.² С Когда им читают (Корап), они говорят: «Мы уверовали в него, ведь он действительно истина от Господа нашего, мы же, поистине, и до него были предавшимися³». В Вессия 52-53

Подтверждением этому служат и другие аяты.

ВОПРОС 77. Чего необходимо неуклонно придерживаться по отношению к Корану для всех членов исламской общины?

**ОТВЕТ.** Обязательно следовать ему явно и тайно, крепко держаться за него и отдавать ему должное.

Аллах Всевышний сказал:

# ﴿ وَهَنذَا كِننَا أُزَلْنَا مُمْبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا ﴾

«И это — благословенное Писание, которое Мы ниспослали, так следуйте же ему и будьте богобоязненными.) Скот. 155.

## ﴿ النَّيعُوالمَا أَنزِلَ إِلَيْكُم مِن زَّتِكُرُ وَلَا تَلْيِعُوامِن دُونِدِ أَوْلِيَاتُهُ ﴾

«Следуйте тому, что было ниспослано вам от Господа вашего и не следуйте (пикаким) покровителям помимо Него. В преграды, з.

Аллах Всевышний также сказал:

## ﴿ وَالَّذِينَ يُمْسَكُونَ وَالْكِنْبِ وَأَقَامُوا الصَّلَوْةَ إِنَّا لَا نُوسِيمُ أَجْرَ ٱلْصَّلِوِينَ ﴾

«А (что касается тех.) которые придерживаются Писания и совершают молитвы, то, попетине, не оставим Мы без награды совершающих праведные дела.)

Сказанное имеет отношение ко всему Корану в целом, на что указывают многие аяты.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Иначе говоря, до ниспослания Корана. Здесь имеются в виду те иудеи и христиане, которые не вносили никаких изменений в ниспосланные им свыше Тору и Евангелие.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: веруют и в Коран.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> То есть: мусульманами, людьми, предавшимися Аллаху.

Что же касается пророка, до то сообщается, что, давая людям наставление относительно Корана, он сказал:

(...возьмитесь же за Книгу Аллаха и держитесь за неё крепко!)

ВОПРОС 78. Что значит придерживаться Корана и отдавать ему должное?

ОТВЕТ. Это значит запоминать и читать его, заниматься им днём и ночью, размышлять над его аятами, считать дозволенным то, что он разрешает, а запретным — то, что он запрещает, подчиняться его велениям и отстраняться от того, от чего он удерживает, принимать в расчёт его притчи и извлекать уроки из приводимых в нём рассказов, действовать в соответствии с тем, что является в нём полностью ясным, и принимать то, что остаётся неясным, не преступать установленных в нём границ, защищать его от искажений, вносимых фанатиками, и необоснованных утверждений лжецов, проявлять искренность по отношению ко всему тому, о чём в нём говорится, и призывать к этому на основе знания.

ВОПРОС 79. Является ли такой атрибут как слово сущностным атрибутом или атрибутом действия?

**ОТВЕТ.** С учётом связи слова с сущностью Аллаха Всемогущего и Великого и того обстоятельства, что Всевышний характеризуется им, данный атрибут является таким же сущностным атрибутом, как и знание Всевышнего, однако он является

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Часть длинного хадиса, передаваемого со слов Зайда Бин Аркама, да будет доволен им Аллах, и приводимого Муслимом, Ахмадом и ад-Дарими. В начале этого хадиса сообщается, что пророк, длих, сказал:

<sup>(</sup>А затем: О люди! Поистине, я — (только) человек, и скоро уже явится (ко мме) посланник моего Господа, (на призыв) которого я отвечу\*, но я оставлю вам две драгоценные вещи: во-первых, Коран, в котором (содержится) руководство и свет, возьмитесь же за Книгу Аллаха и держитесь за неё крепко...)

<sup>\*</sup> Пророк, "Лим, имел в виду, что его смертный час уже близок.

ещё и производным от Его знания и писпосылается по знанию, ведь Аллах лучше всех знает о том, что Он писпосылает.

С учётом же того обстоятельства, что эти слова произпосятся по воле и желанию Аллаха, данный атрибут является атрибутом действия.

Вот почему наши праведные предшественники, да помилует их Аллах, говорили, что атрибут речи является одновременно и сущностным атрибутом, и атрибутом действия. Аллах Всевышний, слава Ему, уже в предвечности и безначальности характеризовался этим атрибутом, как продолжает характеризоваться и ныне, что же касается произнесения Им слов и обращения со словами к кому-либо, то это зависит от Его же желания и воли. Это значит, что Он произносит Свои слова, если пожелает, когда пожелает и как пожелает, предоставляя возможность услышать их, кому пожелает, и речь Аллаха является Его атрибутом, не ограниченным никакими рамками и пределами.

Аллах Всевышний сказал:

### ﴿ قُل لَوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكِلَمَتِ رَبِي أَنْفِدَ ٱلْبَحْرُ فَلْلَ أَن نَفَدَ كَلِمَتُ رَبِي وَلَوْحِشْنَا بِمِثْلِهِ مَلَدًا ﴾

«Скажи: «Будь (вода) моря чернилами для (записи) слов Господа моего, непременно иссякло бы море прежде чем иссякли бы слова Господа моего, даже если бы Мы добавили ещё столько же чернил». ▶ пещера, 109.

«И если бы (превратились) все деревья земли в перья, после чего к морю (добавились бы воды) ещё семи морей, то (и тогда) не иссякли бы слова Аллаха.

Аллах Всевышний также сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что если бы эти перья и чернила были использованы, то их не хватило бы для того, чтобы записать все слова Аллаха.

«Исполнилось слово Господа твоего как истина<sup>2</sup> и (проявление) справедливости<sup>3</sup>. Никто не (в силах) заменить слова Его<sup>4</sup>, (ведь) Он — Слышащий, Знающий! скот. 115.

Вопрос 80. Что является указанием на обязательность веры в посланников?

**ОТВЕТ.** Таких указаний в Коране и суппе имеется множество. Так, например, Аллах Всевышний сказал:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيُرِيدُونَ أَن يُغَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ فَقُولُونَ أَن يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَيِيلًا ﴿ وَاللَّهِ مَا لَكُ لَهُ مِنْ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِدُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَيِيلًا ﴿ وَاللَّهِ وَرُسُلِهِ الْوَلَهُ فَيُ مُا الْكَافِي مُمُ الْكَوْرُونَ حَقَّا وَالْمَالُولِ اللَّهُ وَرُسُلِهِ وَلَهُ اللَّهُ وَرُسُلِهِ وَلَهُ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَهُ اللَّهُ وَرُسُلِهِ وَلَهُ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَهُ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَهُ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَرُسُلِهِ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلِلَّةُ اللْمُلْعُلِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلِلْمُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللْمُ ا

«Поистине, те, которые не веруют в Аллаха и Его посланников, и хотят отделить (веру в) Аллаха от (веры в) Его посланников и говорят при этом: «Мы веруем в одних посланников и не веруем в других», — желая избрать средний путь, — ○ они и есть подлинно неверующие, а Мы уготовали неверующим унизительное наказание. ○ Тем же, которые уверовали в Аллаха и в Его посланников и не делали меж ними никаких различий, — им дарует Он их награды... ▶ женшины, 150–152.

Что же касается пророка, до сообщается, что оп сказал:

(آمنت بالله ورسله) Я уверовал в Аллаха и посланников Его.)

<sup>1</sup> Имеются в виду установления и решения Аллаха.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> В данном случае подразумевается, что всё сказанное Аллахом является истиной. Имеется в виду также, что Аллах осуществил Свои обещания и угрозы, ниспослав Коран как новый религиозный закон, который отличается справедливостью, и посрамив лжецов.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Указание на то, что веления и запреты Аллаха являются в высшей степени справедливыми.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Здесь имеется в виду то, что Аллах пообещал уберечь Коран от всевозможных искажений. См.: «Аль-Хиджр», 9.

#### ВОПРОС 81. Что подразумевает собой вера в посланников?

ОТВЕТ. Такая вера подразумевает собой глубокую убеждённость в том, что Аллах Всевышний направлял к каждому народу посланников из числа людей, составлявших собой этот народ, и эти посланники призывали их к поклонению одному лишь Аллаху и неверию в то, чему они поклонялись, кроме Него, что все эти посланники были правдивыми и достойными доверия, являлись благонравными и шли правильным путём, отличались благочестием и благородством, были богобоязненными и верными, указывали на путь истинный и сами были ведомы этим путём, что Господь их оказал им помощь явными доказательствами и очевидными знамениями и что они довели до сведения людей всё то, с чем Аллах направил их к людям, ничего не утаив и не изменив, а также не добавив к этому ни единой буквы от самих себя и не отняв.

Аллах Всевышний сказал:

«Разве возлагалось на посланников (печто ппое), кроме ясного сообщения?» пчилы. 35.

И такая вера подразумевает собой убеждённость в том, что все они придерживались очевидной истины, и что Аллах Всевыпний избрал Ибрахима Своим возлюбленным (халиль), как избрал Он им и Мухаммада, и что Он говорил с Мусой пепосредственно, и что Он вознёс Идриса к высокому месту, и что Иса являлся рабом Аллаха и Его посланником, и словом, с которым Он обратился к Марйам, и духом от Него, и что Аллах отдал одним из них предпочтение перед другими, возвысив некоторых из них на много ступеней.

BOIIPOC 82. Соответствовали ли друг другу призывы посланников в том, что они приказывали людям и что запрещали?

**ОТВЕТ.** Призывы всех посланников от первого до последнего ничем не отличались друг от друга, если говорить об

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Это означает, что пророк Иса, мир ему, был зачат Марйам, мир ей, без отца по слову или же велению Аллаха Всевышнего.

основах поклонения, то есть оо единобожни, требующем посвящения всех видов поклонения независимо от того, идёт ли речь об убеждениях, словах или делах, одному только Аллаху Всевышнему и неверия во всё то, чему поклоняются помимо Аллаха.

Что же касается таких обязанностей как молитва, пост и так далее, являющихся средством осуществления поклонения, то одинм людям могло вменяться в обязанность то, что не вменялось в обязанность другим, точно также как одинм могло запрещаться то, что разрешалось другим, однако всё это являлось не чем иным как испытанием от Аллаха Всевышнего, который сказал:

...чтобы испытать вас (и посмотреть), кто из вас лучше по делам (своим). Власть. 2.

ВОПРОС 83. Какие указания имеются на то, что между посланниками не было различий по вопросам, имеющим отношение к вышеупомянутым основам поклонения?

**ОТВЕТ.** Указания такого рода в Коране подразделяются на два вида — общие и частные.

Что касается общих указаний, то примером могут служить такие слова Аллаха Всевыниего:

«Мы направили к каждому народу посланника (с призывом): «Поклоняйтесь Аллаху и сторонитесь тагута!!» пчёлы, 36.

### ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكُ مِن مَّلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوْجِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلْهَ إِلَّا أَنَا فَأَعَبُدُونِ ﴾

«Мы не посылали до тебя ни одного посланника без того, чтобы не (впушить ему через) откровение: «Нет бога, кроме Меня, так поклоняйтесь же Мне!» пророки, 25.

﴿ وَمَنْ لَمَنْ أَرْصَلْنَكُونَ فَبَيْكَ مِن زُمُلِنَا أَجَعَلْنَامِن دُونِ ٱلرَّحْيَنِ ءَالِهَ فَيُعْبَدُونَ ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Араб. та. ут — любой объект поклонения, кроме Аллаха. Кроме того, это слово служит для обозначения тех, кто уводит людей от истины к заблуждению.

«И спроси тех Наших посланников, которых Мы направляли до тебя, разрешали ли Мы поклоняться иным богам, кроме Милосердного? Украшения, 45.

Что же касается частных указаний, то в пример можно привести такие слова Аллаха Всевыннего:

«И Мы направили Нуха к его народу, и сказал он: «О народ мой, поклоняйтесь Аллаху: нет для вас иного Бога!» Верующие 23.

### ﴿ وَإِلَىٰ تَعُودَا خَاهُمْ صَد لِحَاقَالَ يَعَوْمِ أَعْبُدُوا الْقَمَالَكُمُ مِنْ إِلَهِ عَيْرُهُ ﴾

(И Мы направили) к самудянам их брата Салиха (, который) сказал: «О народ мой, поклоняйтесь Аллаху: нет для вас иного Бога!..» худ, 61.

## ﴿ وَإِنْ عَادِأَ غَاهُمْ هُوكُأْقَالَ يَنْقَرُو ٱلْعَبُدُ والْلَهُ مَالَكُم مِنْ إِلَى مِنْكُرُمُ ۗ

•(И Мы паправили) к адитам их брата Худа (, который) сказал: «О народ мой, поклоняйтесь Аллаху: нет для вас иного Бога!..») ход 50.

### ﴿ وَإِلَّهُ مَنْ يَكَا هُرْشُكُمْ بَا قَالَ يَكُوْ مِ اعْبُدُوا اللَّهُ مَالَكُمْ مِنْ إِلَّهُ عَنْرُمُّ ﴾

«(И Мы паправили) к мадйанитам их брата Шу'айба (, который) сказал: «О народ мой, поклоняйтесь Аллаху: нет для вас иного Бога!...» В хид. 84.

### ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَيْدِهِ وَقَوْمِدِ الَّذِي مَرْآهُ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ ﴾

«И вот сказал Ибрахим своему отцу и своему народу: «Поистине, непричастен я к тому, чему поклоняетесь вы, ○ за исключением Того, кто создал меня!...) Уковшения. 26-27.

<sup>1</sup> Здесь имеется в виду либо веление Аллаха пророку Мухаммаду, (Дим.), обратиться с этим вопросом к другим посланникам во время ночного путешествия, либо ветение спросить об этом тех людей, к которым были направлены эти посланники.

И Аллах Всевышний также поведал, что Муса сказал:

(Ваш Бог — только Аллах, помимо которого нет иного бога. Он объемлет Своим знанием всё.) Така ов

И Аллах Всевышний также поведал, что Иса сказал:

«О сыны Исрапля, поклоняйтесь Аллаху, Господу моему и Господу вашему!» Поистине, Аллах сделал Рай запретным для того, кто наряду с Ним поклоняется и другим, и убежищем для него послужит (Огонь)...

И Аллах Всевышний также сказал:

Скажи: «Я — только увещатель, и нет никакого иного бога, кроме Аллаха, Единого, Всеподчиняющего!» сад. 65.

И указанием на это могут служить также и другие аяты.

ВОПРОС 84. Какие указания имеются на то, что по частным вопросам, имевшим отношение к дозволенному и запретному, религиозные законы, к подчинению которым посланники призывали людей, отличались друг от друга?

**ОТВЕТ.** Таким указанием служат слова Аллаха Всемогущего и Великого:

С...Для каждого из вас Мы установили (свой) закон и путь, а если бы Аллах пожелал, то Он, конечно же, превратил бы вас в единую общину, но (Оп не сделал этого), чтобы испытать вас в том, что даровал вам<sup>1</sup>. Старайтесь же опередить (других) в благих делах....» <sub>Трапеза, 48.</sub>

Ибп Аббас², да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «Слова ﴿ شِرْعَمُومِنْهَا ﴾ (свой) закон и путь означают: образ действий и обычай».

Нечто подобное говорили также Муджахид, Икрима, аль-Хасан аль-Басри, Катада, ад-Даххак, ас-Садди и Абу Исхак ас-Саби'и<sup>3</sup>.

А в одном из хадисов сообщается, что пророк, дом, сказал:

(Пророки являются братьями от разных матерей (и одного отща, а) религия у них едина<sup>4</sup>.) Аль-Бухари.

Под этой религией он подразумевал единобожие, ту религию, с которой Аллах направлял к людям каждого Своего посланника и о которой говорилось в каждом ниспосланном Им Писании, что же касается религиозных законов, то они отличались друг от друга в том, что касалось велений и запретов, дозволенного и запретного, а сделано это было для того,

# BOIIPOC 85. Обо всех ли посланниках Аллах рассказал в Коране?

**ОТВЕТ.** Аллах рассказал нам то, чего было достаточно и что содержит в себе наставления и назидания, после чего Всевышний сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Речь идёт о различных религиозных законах, соблюдать которые людям было велено через посланников.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Абдуллах Ибн Аббас — двоюродный брат и сподвижник пророка,

<sup>3</sup> Имена известных толкователей Корана.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Данный хадис служит указанием на то, что основа религии всех пророков была единой, несмотря на то, что их религиозные законы и отличались друг от друга, что подобно детям от разных жён, у которых один отец, хотя и разные матери.

### ﴿ وَرُسُلًا فَدْ فَصَمَّنَهُمْ عَلَيْكَ مِن مِّنْلُ وَرُسُلًا لَّمْ نَقْصُمْهُمْ عَلَيْكَ ﴾

(И Мы посылали) посланников, о которых Мы рассказали тебе прежде, а также других посланников, о которых прежде не рассказывали тебе... → женшины. 164.

И поэтому мы верим во все детали того, что Оп рассказал о них подробно, как в целом верим и в то, что Оп рассказал в общем.

### ВОПРОС 86. Кого из посланников Аллах Всевышний назвал в Коране поимённо?

ОТВЕТ. В Коране были названы такие посланники, как Адам, Нух, Идрис, Худ, Салих, Ибрахим, Исмаил, Исхак, Йа'куб, Йусуф, Лут, Шу'айб, Йунус, Муса, Харун, Илйас, Закарийа, Йахйа, аль-Йаса', Зу-ль-Кифль, Дауд, Суляйман, Аййуб, колена¹, Иса и Мухаммад, да благословит и да приветствует Аллах их всех.

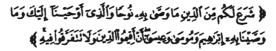
## BOIIPOC 87. Кто из посланников был назван «обладающими твёрдой решимостью» (улю-ль-'азж)?

**ОТВЕТ.** Таких посланников было пятеро, и Аллах Всемогущий и Великий упоминает о них по отдельности в двух местах Своей Книги:

— В суре «Сонмы», где Аллах Всевышний говорит:

«И вот, взяли Мы с пророков обет: и с тебя, и с Нуха, Ибрахима, Мусы и Исы, сына Марйам...» Сонны, 7.

- В суре «Совет», где Аллах Всевышний говорит:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеются в виду, сыновья (дети) Йа'куба, мир ему, которых было двенадцать.

«Он узаконил для вас в религии то, что заповедал Он Нуху, и то, что Мы дали тебе в откровении, и то, что Мы заповедали Ибрахиму, Мусе и Исе, сказав: «Соблюдайте установления религии и не разобщайтесь в ней». ▶ Совет. 13.

#### ВОПРОС 88. Кто был первым посланником?

**ОТВЕТ.** Первым из них после возникновения расхождений во взглядах среди людей<sup>1</sup> стал Нух, как сказал об этом Аллах Всевышний:

«Поистине, Мы ниспослали тебе откровения, как ниспосылали их Нуху и пророкам после него...» женщины, 163.

Аллах Всевышний также сказал:

До них<sup>2</sup> посчитали ложью (слова посланников люди) народа Нуха и ополчавшиеся (против истины) после них. № Прошающий, 5.

**BOIIPOC 89.** Когда возникли вышеупомянутые расхожления?

ОТВЕТ. Ибп Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал:

— Нуха отделяло от Адама десять веков, в течение которых они придерживались закона, ниспосланного от Аллаха, после чего среди них возникли разногласия, а Аллах Всевышний сказал:

#### ﴿فَمَثَاللَّهُ النَّهِيِّ نَمْهُ سَدِّرِينَ ﴾

«...и Аллах направил пророков как вестников благого и увещателей...» корова. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что на определённом этапе среди людей, прежде исповедовавших единобожие, появились идолопоклонники.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Здесь речь идёт о мекканских многобожниках.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Здесь указание на соплеменников Нуха.

ВОПРОС 90. Кто является последним пророком и что указывает на это?

**ОТВЕТ.** Последним пророком является Мухаммад, Аллах Всевышний сказал:

«Мухаммад — не отец кого-либо из ваших мужчин, а посланник Аллаха и последний из пророков. В Сонмы 40.

Что же касается пророка, даж, то сообщается, что он сказал:

(Появится среди (членов) моей общины тридцать лжецов, каждый из которых станет утверждать, что он является пророком (, по) это я — последний пророк, и не будет пророка после меня.)

Ат-Тирмизи, Абу Дауд и Ахмад (часть длинного хадиса).

Сообщается также, что однажды пророк, до спросил Али, да будет доволен им Аллах:

(Разве не хочешь ты занимать при мне такое же положение, какое занимал Харун при Мусе, с той лишь разницей, что после меня пророка уже не будет?)

Аль-Бухари и Муслим.

А в хадисе об Антихристе сообщается, что пророк, « وَأَنَا خَاتَمُ النَّبِينَ لاَ نَبِيَ بَعْدِي ) сказал:

(...а я — последний из пророков, и не будет пророка после меня.)

Ат-Тирмизи и Абу Дауд
Известно также и много других подобных примеров.

ВОПРОС 91. Чем наш пророк Мухаммад, потличался от других пророков?

**ОТВЕТ.** Он, отличался от других многими особенностями, которые можно классифицировать следующим образом:

- Как мы уже упоминали, он был последним пророком.

«Мы отдали предпочтение одним посланникам перед другими¹: (были) среди них такие, с которыми Аллах говорил², а некоторых из них Он вознёс (па мпого) ступеней.... корова 253.

И указанием на это служат слова пророка,

(Я — господин потомков Адама, (однако я) не горжусь (этим).)

Ат-Тириизи, Ибн Маджа, Ахмад и Абу-Дауд.

 Кроме того, оп, том, был направлен ко всем людям и джиннам, на что указывают слова Всевыннего:

«Скажи: «О люди! Поистине, я — посланник Аллаха ко всем вам...» Поограды, 158.

И Аллах Всевышний также сказал:

### ﴿ وَمَا آرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾

(А Мы направили тебя ко всем людям только как вестника блага и увещателя.) Себя 28.

И сообщается, что пророк, дам, сказал:

﴿أَعْطِيتُ خَمساً لَم يُعْطَهُنَ أَحَدٌ قَبَلَى: نُصِيرَتُ بِالرَّعْبِ مَسِيرَةَ شَسهرٍ، وَجُلِيتُ خَمساً لَم يُعْطَهُنَ أَحَدٌ قَبَلَي، نُصِيرَتُ بِالرَّعْبِ مَسِدِاً وطَهوراً فأيّما رَجُلِ مَسِن أُمَنَسَي أَدرَكَتُسُهُ الصلاةُ فَلْمُصلَّ، وأُحِلَتْ لَيَ المَعْانِمُ ولم تَحِلَّ لأَحْدِ قَبَلَسَي، وأُعْطِيسَتُ السُمْاعَةَ، وكان النبيّ يُبْعَثُ إلى قُومِه خاصّةً وبُعِثْتُ إلى النّاسِ عامّة ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: наделили некоторых из них такими качествами совершенства, какими не наделили других.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Такими посланниками были Муса и Мухаммад, да благословит их Аллах и да приветствует.

(Мне было даровано пять (вещей), которые не были дарованы никому (из пророков) до меня: мне была оказана помощь страхом (, который охватил сердца моих врагов, живущих от меня) на расстоянии месяца пути; земля была сделана для меня местом совершения молитв и средством очищения, и поэтому где бы ни застало человека, принадлежащего к моей общине, (время) молитвы, пусть молится (па этом месте); военная добыча, которую не разрешалось (брать) никому (из пророков) до меня, была дозволена мне; мне было даровано право заступничества ; и (, кроме того, рапьше) каждый пророк направлялся только к своему народу, я же был послан ко всем людям.)

И пророк, мых. отличался целым рядом других особенностей, о которых мы не упомянули и о которых говорится во многих хадисах.

#### ВОПРОС 92. Что такое чудеса пророков?

**ОТВЕТ.** Чудесами называются сверхъестественные явления, имеющие отношение к побуждению и не имеющие себе аналогов в обычной жизии.

Среди них были такие, которые можно было воспринимать с помощью чувств, иначе говоря, увидеть или услышать, примером чего может служить появление из скалы верблюдицы<sup>3</sup>, превращение посоха в змею<sup>3</sup>, наделение даром речи неодушевлённых предметов и так далее.

И есть среди них чудеса духовного порядка, воспринимаемые посредством знания, например, такое чудо как Коран.

<sup>1</sup> Это, естественно, распространяется и на всех мусульман в целом.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду заступничество за людей перед Аллахом в День Воскресения.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду чудо посланного к племени самуд пророка Салиха, мир ему, у которого самудяне потребовали вывести из скалы верблюдицу в качестве знамения, подтверждающего истинность его слов. В ответ на их требования из скалы действительно вышла верблюдица огромных размеров, которой им было запрещено причинять какой-нибудь вред.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Здесь указывается на чудо Мусы, мир ему, который бросил на землю перед чародеями фараона свой посох, превратившийся в змею.

Что касается пашего пророка, то ему была дана способность совершения чудес всех видов, и какие бы чудеса пи совершал любой из прежних пророков, ему неизменно даровалась способность совершать нечто наиболее великое в своём роде.

Среди чудес, которые были доступны чувственному восприятию людей, можно выделить такие, как раскалывание луны<sup>1</sup>, стоны, издававинеся стволом пальмы<sup>2</sup>, примеры того, как меж пальцев пророка, , вода начинала бить ключом<sup>3</sup>,

Передатчик этого хадиса со слов Джабира спросил его: «Сколько же вас было в тот день?» Он ответил: «Нам хватило бы воды, будь нас хоть сто тысяч, а было нас полторы тысячи».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Об этом говорится в Коране («Луна», 1) и сообщается в хадисе, приводимом аль-Бухари и Муслимом и передаваемом со слов Анаса Бин Малика, да будет доволен им Аллах, который сказал: «Мекканцы потребовали у посланника Аллаха показать им какое-нибудь знамение, и он показал им, как раскололась луна».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сообщение об этом приводится в хадисе, передаваемом аль-Бухари и ан-Насаи со слов Джабира Бин Абдуллаха, да будет доволен Аллах ими обоими, который сказал: «У стены мечети посланника Аллаха, """""", направленной в сторону киблы, в своё время лежал ствол пальмы, на который посланник Аллаха, """"", поднимался во время произнесения проповедей. Когда же был установлен минбар, мы услышали, что из этого ствола исходят звуки, подобные звукам, издаваемым стельной верблюдицей, (которые не прекратились) до тех пор, пока посланник Аллаха, """""", не сошёл вниз и не положил на него руку».

В другой версии этого хадиса сообщается, что Джабир, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «...пока он не прижал его к себе, и тогда этот ствол принялся стонать подобно ребёнку, которого пытаются успокоить, и (постепенно) затих».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Один из хадисов, в которых сообщается об этом, приводят аль-Бухари и Муслим со слов Джабира Бин Абдуллаха, да будет доволен Аллах ими обоими, который сказал:

<sup>—</sup> В день аль-Худайбийи \* люди стали испытывать жажду. Что же касается посланника Аллаха, "Диму", то перед ним находился небольшой сосуд с водой, которую он использовал для омовения, после чего люди стали подходить к нему. Посланник Аллаха, "Диму", спросил: (Чего вы хотите?) Они сказали: «О посланник Аллаха, у нас нет воды ни для омовения, ни для питья, если не считать той воды, которая находится в твоём сосуде!» (Джабир) сказал: «Тогда пророк, диму», опустил руку в этот сосуд, и вода меж пальцев его забила ключом, а мы напились и совершили омовение».

<sup>\*</sup> Аль-Худайбийа — место на границе харама Мекки, где мекканские идолопоклонники в 628 году преградили путь пророку, дина, и сопровождавшим его мусульманам, желавшим совершить умру.

сообщение о том, как заговорила барапья пога<sup>1</sup>, сообщение о том, как пища начинала славить Аллаха<sup>2</sup>, и многие достоверные сообщения о других его чудесах. Однако все они подобны чудесам, совершённым прочими пророками, которые прекратились, когда время их закончилось, и от которых не осталось пичего, кроме воспоминаний. Что же касается вечного и непреходящего чуда, то им является Коран, такое чудо, которое не прекращается и о котором сказано:

«Не подступиться к нему лжи ни спереди, ни сзади (, ведь это —) писпослание от Мудрого, Хвалимого!» Разъяснены, 42.

# ВОПРОС 93. Что является указанием на непревзойдённость Корана?

**ОТВЕТ.** Хорошо известен тот факт, что благословенный Коран инспосылался частями более двадцати лет.

Указанием на непревзойдённость Корана служит то, что всё это время он бросал вызов самым красноречивым людям, обращаясь к ним с такими словами:

#### ﴿ فَلْيَأْتُوا بِعَدِيثِ مِثْلِعِ إِن كَانُوا مَدِفِينَ ﴾

«Пусть же они приведут рассказ, подобный ему, если они правдивы.3» года 34.

¹ Сообщение о заговорившей отравленной бараньей ноге, подаренной пророку, плам, одной иудейкой после взятия Хайбара, приводят аль-Бухари, Муслим и Абу Дауд, в версии которого сообщается, что когда посланник Аллаха, узнавший, что мясо отравлено, призвал её к себе и стал расспрашивать о том, кто это сделал, она спросила: «Кто сообщил тебе об этом?» — на что он ответил: (Та самая нога, которую я держу в своей руке!..)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сообщение об этом приводится в длинном хадисе, передаваемом аль-Бухари и ат-Тирмизи со слов Абдуллаха Бин Мас'уда, да будет доволен им Аллах, который, в частности, сказал: «И я видел, как вода начинала бить ключом меж пальцев посланника Аллаха, «Максис», и мы часто слышали, как пища начинала славить Аллаха, когда он е е е ».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> То есть: если слова неверующих о том, что Мухаммад, рабология, не получает откровения свыше, а сам выдумывает аяты Корана, являются правдой.

И в Коране также говорится:

«Скажи: «Тогда приведите десять измышленных сур, подобных его (сурам)...» худ. 13.

Однако никто из них так и не сделал этого, несмотря на то, что они очень хотели дать свой ответ любыми возможными средствами, и несмотря на то, что буквы и слова Корана были подобны буквам и словам, которыми они пользовались, общаясь друг с другом, сопершичая между собой в краспоречии и похваляясь им перед другими. И тогда в Коране появились слова обращения к этим людям, показывающие их слабость и непревзойдённость Книги Аллаха, который сказал:

«Скажи: «Поистине, если бы собрались люди и джинны, чтобы привести (печто) подобное этому Корану, то не привели бы они подобного ему, даже если бы они помогали друг другу!» В Ночное путешествие, 88.

Что же касается пророка, жих, то он сказал:

(Не было ни одного из пророков, которому не было бы даровано того, благодаря чему люди начинали верить в него<sup>1</sup>, что же касается меня, то мне были дарованы откровения, ниспосылавшиеся мне

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду способность совершать те или иные чудеса, благодаря чему люди начинали верить в пророка.

Аллахом<sup>1</sup>, и я надеюсь, что в День Воскресения у меня окажется больше последователей, чем у (любого из) них.) Аль-Бухари и Муслим.

Люди написали много книг о пепревзойдённости Корана с точки зрения используемых в нём оборотов речи, его смысла и сообщений о событиях проинлого и грядущего, однако всё написанное ими составляет линь чичтожную часть того, что можно было бы сказать о Коране.

ВОПРОС 94. Что служит указанием на обязательность веры в Последний день?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, тем, которые не надеются на встречу с Нами², довольствуясь (одной только) этой жизнью и полагаясь (лишь) на неё³, и которые пренебрегают Нашими знамениями, ○ прибежищем таким послужит Огонь за то, что они творили. В вучус 7-8

Аллах Всевышний также сказал:

(Попстине, Час этот<sup>5</sup> обязательно настанет (, п) нет в нём сомнения...) прощающий, 59.

И в качестве указания на это можно было бы привести и другие аяты.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здесь речь идёт о Коране, который, в отличие от чудес других пророков, продолжает существовать и ныне.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: считают, что после смерти их уже не воскресят и им не придётся отвечать за свои дела.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> То есть: радуясь только этой жизни.

<sup>4</sup> Имеется в виду воскрешение после смерти и воздаяние.

<sup>5</sup> То есть: День Воскресения.

BOHPOC 95. Что подразумевает собой вера в Последний день и что она включает в себя?

ОТВЕТ. Такая вера подразумевает собой глубокую убеждённость в том, что этот День неизбежно наступит, и совершение действий, сообразующихся с подобной убеждённостью. Что же касается составных частей такой веры, то ими являются вера в предзнаменования наступления этого Часа, которые обязательно будут предшествовать ему, в смерть, а также в испытания, мучения и блаженство могилы, которые за ней последуют, в трубный глас и исход людей из могил, в ужасы Дия Воскресения, во всё то, что говорилось о сборе, записях дел людей, установлении Весов. Сирате, водоёме, заступничестве и обо всём прочем, а также вера в Рай с его блаженством, высшим проявлением которого станет возможность взирать на лик Аллаха Всемогущего и Великого, и в Ад с его мучениями, наихудиним из которых станет отделённость тех, кто окажется там, от их Всемогущего и Великого Госпола.

ВОПРОС 96. Известно ли кому-нибудь, когда настанет Час этот?

**ОТВЕТ.** Знание о наступлении Часа этого относится к тому, что именуется *«ключами сокрытого»*, о которых ведомо одному только Аллаху Всевышнему, о чём Сам Всевышний сказал так:

«Поистине, (лишь) Аллаху ведомо (, когда паступит) Час этот, и (только) Он ниспосылает дождь, и (только) Он знает (о том,) что (скрыто) в утробах. Не знает человек, что случится с ним завтра, и не знает человек, в какой земле умрёт. Элукман. 34.

\*Они станут спрашивать тебя о Часе (этом), когда он настанет? Скажи: «Поистине, знает об этом только Господь мой, и только Он явит его в своё время. И на небесах, и на земле тяжким будет (Час этот) и придёт он к вам только внезапно.»

Аллах Всевышний также сказал:

«Они спрашивают тебя о Часе этом: «Когда придёт он?» ○ (Но) какое отношение имеешь ты к упоминаниям о нём? ○ (Точно знает) об этом (лишь) Господь твой. Вырывающие, 42-44.

А когда Джибрил попросил пророка, «Поведай мне о Часе этом», — он сказал ему в ответ:

(Тот, кого спрашивают об этом, знает не больше задающего вопрос), — после чего перечислил признаки его приближения.

В другой же версии этого хадиса сообщается, что пророк, сказал:

((Знание о Часе этом) относится к числу пяти вещей, о которых не ведает никто, кроме Аллаха Всевышнего), — после чего прочитал вышеупомянутый аят.

Аль-Бухари и Муслим (часть длинного хадиса).

BOIIPOC 97. Какие примеры признаков приближения Часа этого приводятся в Коране?

ОТВЕТ. Примером могут служить слова Аллаха Всевышнего:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду 34-й аят из суры «Лукман».

«Неужели (хотят) они дождаться того, что явятся к ним ангелы¹, или явится (к пим) Господь твой² или какие-нибудь знамения Господа твоего³? В тот День, когда явятся (такие) знамения твоего Господа, не принесёт человеку пользы вера его или если не совершал он по вере своей благого раньше... скот, 158.

«А когда сбудется речённое для них<sup>4</sup>. Мы выведем к ним из земли животное<sup>5</sup>, которое скажет им, что люди не верили в Наши знамения.» <sub>Муравьи</sub>, 82.

«...пока не будет открыт (путь) для Паджуджа и Маджуджа<sup>6</sup>, и они устремятся с каждой возвышенности. ○ И приблизится (срок осуществления) истинного обещания<sup>7</sup>... В порожи 96-97.

«Жди же того Дня, когда небо станет испускать ясно видимый дым...» дым. 10.

7 Имеется в виду День Воскресения.

<sup>1</sup> Имеется в виду близость смертного часа.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: когда предстанут они перед Аллахом в День Воскресения и Он вынесет окончательное решение.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Здесь речь идёт о знамениях, предвещающих близость наступления Дня Воскресения, не уверовать в которые будет невозможно, хотя это уже не принесёт никакой пользы.

<sup>4</sup> Здесь речь идёт о приближении Дня Воскресения и всевозможных бедствиях, которые постигнут людей в это время.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Об этом животном, которое станет одним из предзнаменований Дня Воскресения, упоминается также и в целом ряде хадисов.

Йаджудж и Маджудж — враждебные людям существа, обитающие за стеной на крайнем востоке земли. Эту стену построил Зу-ль-Карнайн между двумя горами, разрушена же она будет незадолго до наступления Дня Воскресения.

Аллах Всевышний также сказал:

#### ﴿ يَنَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّفُوا رَبَّكُمُّ إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴾

«О люди! Бойтесь Господа вашего, пбо великим станет потрясение Часа этого!»

# ВОПРОС 98. Какие примеры признаков приближения Часа этого приводятся в сунне?

**ОТВЕТ.** В пример можно привести те хадисы, где говорится о восходе солица с запада<sup>1</sup>, и те хадисы, в которых говорится о животном<sup>2</sup>, те хадисы, где говорится о всевозможных бедствиях наподобие появления Антихриста<sup>3</sup> и кровопролитных

«Не наступит Час этот, пока солнце не взойдёт с запада, а когда оно взойдёт (оттуда) и люди увидят его, все они уверуют, по будет это в то время, когда никому не принесёт пользы вера его, если не уверовал он рапыше или если не совершал он по вере своей благого раньше. Аль-Бухарии Муслим.

<sup>2</sup> Сообщение о появлении этого животного является частью длинного хадиса, приводимого Муслимом, Ахмадом и Абу Даудом. В этом хадисе сообщается, что пророк, жатай, сказал:

«Не настанет Час этот, пока (не увидите вы) десяти знамений: восхода солица с запада, и появления этого животного....

¹ Хадисов, в которых говорится о том, что незадолго до наступления Дня Воскресения солнце взойдёт с запада, известно множество. В одном из них сообщается, что пророк, (Дайжа), сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Текст примечания см. на след. стр.

сражений, а также те хадисы, где говорится о пришествии в мир этот Исы<sup>1</sup>.

примечание № 3 к стр. 103 Хадисов, где говорится об Антихристе, да проклянёт его Аллах, известно очень много. Большинство из них приводятся в «Сахихах» аль-Бухари и Муслима. Примером может служить наиболее короткий из них:

Передают со слов Укбы Бин Умара аль-Ансари, что однажды он отправился к Хузайфе Бин аль-Йаману, да будет доволен им Аллах, и попросил его рассказать, что говорил посланник Аллаха, "Дийх», об Антихристе, и он передал, что пророк, "Дийх», сказал:

﴿ إِنَّ الدَّجَالَ يَخْرُجُ. وَإِنَّ مَعَهُ مَاءً وَنَاراً. فَأَمَّا الذِي يَرَاهُ النَّاسُ مَاءً،فَنَــلرِّ تُخْرِقُ. وَأَمَّا الَّذِي يَرَاهُ النَّاسُ نَاراً، فَمَاءٌ بَارِدٌ عَذْبٌ. فَمَنْ أَدْرَكَ ذَلِـــكَ مَنْكُمْ فَلْيَقَعْ فِي الَّذِي يَرَاهُ نَاراً. فَإِنَّهُ مَاءٌ عَذْبٌ طَيِّبٌ ﴾

(Поистине, появится Антихрист, и будут с ним вода и огонь, и то, что людям станет казаться водой, окажется палящим огнём, а то, что им покажется огнём, окажется прохладной хорошей водой, и поэтому пусть тот из вас, кто доживёт до этого, бросается в то, что покажется ему огнём, ибо, поистине, окажется он хорошей водой.) Укба сказал: «И я слышал то, что подтверждало слова Хузайфы».

1 Хадисов о сошествии Исы, мир ему, также известно великое множество. Примером может служить хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах, который сообщил, что пророк, "тиму», сказал:

(Клянусь Тем, в чьей длани душа моя, скоро уже сойдёт к вам сын Марйам как справедливый судья\*, который разобьёт крест, убъёт свинью\*\* и отменит джизью\*\*\*, а денег появится столько. что никто не будет брать их.\*\*\*\*)

Аль-Бухари и Муслим.

- \* Имеется в виду, что он будет судить людей по шариату.
- \*\* Подразумевается, что он запретит употреблять в пищу свинину.
- \*\*\* Джизья подушная подать, которую в халифате должны были платить мусульманам «находящиеся под покровительством» (ахль аз-зимма), то есть иудеи и христиане. Отмена джизьи в данном случае может служить указанием на то, что все люди примут ислам, в силу чего необходимость в этом установлении шариата отпадёт.
- \*\*\*\* В комментариях указывается, что эти слова могут означать, что после того, как все люди станут жить по законам ислама, благосостояние их возрастёт настолько, что они перестанут думать о деньгах и стремиться к их приобретению.

И в пример можно привести также тот хадис, где говорится о появлении Йаджуджа и Маджуджа<sup>1</sup>, и те хадисы, в которых говорится о дыме<sup>2</sup>, и хадисы, заключающие в себе сообщения о ветре, который унесёт с собой каждого верующего<sup>3</sup>, и те хадисы, в которых говорится о появлении огия<sup>4</sup>, и те хадисы,

В этом хадисе сообщается, что однажды пророк, "мих.», воскликнул:

(Нет бога, кроме Аллаха! Горе арабам от эла, которое уже близко! Сегодня стена Йаджуджа и Маджуджа разошлась вот настолько!), — сделав знак большим и указательным пальцами. Зайнаб Бинт Джахш, да будет доволен ею Аллах, спросила: «О посланник Аллаха, так неужели же мы погибнем, ведь есть среди нас и праведники?!» Он сказал:

- <sup>2</sup> Об этом говорится в одном из достоверных хадисов, приводимых Муслимом, Ахмадом и Абу Даудом.
- <sup>3</sup> Один из таких хадисов приводит Муслим, передавший его со слов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах, который сообщил, что посланник Аллаха, 2003, сказал:

(Поистине, Аллах пошлёт из Йемена ветер, который будет мягче шёлка и обязательно унесёт с собой (душу) каждого из тех, в сердцах у кого останется вера весом хотя бы с пылинку.)

 Один из таких хадисов передаётся со слов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах, сообщившего, что посланник Аллаха, подобрания подобрания.

(Не настанет Час этот, пока не выйдет из эсмли Хиджаза\* огонь, который осветит собой шен верблюдов в Бусре.)

Аль-Бухврин Муслим.

 Название горных цепей, которые тянутся вдоль берегов аравийского побережья Красного моря. в которых говорится о том, как провалится земля<sup>1</sup>, а также и многие другие.

ВОПРОС 99. Что является указанием на обязательность веры в смерть?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

(Скажи: «Упокопт вас ангел смерти, которому поручено (запиматься) вами<sup>2</sup>, а потом к Господу вашему вы будете возвращены».) Земной поклон. 11.

«Каждая душа вкусит смерть, и, поистине, сполна получите вы награды свои в День Воскресения.» семейство имоана. 185.

И Аллах Всевышний сказал Своему пророку,

Поистине, ты смертен и, поистине, они смертны.» толпы, 30.

## ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِيَشَرِ مِن مَبْلِكَ ٱلْخُلْدُ أَفَا إِيْن مِّتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴾

«И никому до тебя Мы не даровали бессмертия, так неужели же если ты умрёшь, будут они жить вечно?» положи 34

(Этот отряд провалится под землю вместе с таким человеком, а в День Воскресения он будет воскрешён сообразно его намерениям.)\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Один из таких хадисов передаётся со слов матери правоверных Умм Саламы, да будет доволен ею Аллах, которая сказала:

<sup>—</sup> Однажды посланник Аллаха بر казал: (Когда станет человек искать спасения у Каабы, к нему будет послан отряд, (воины) которого провалятся под землю, оказавшись в пустынной местности.) Я спросила: «О посланник Аллаха, а как же тот, кто (окажется в составе этого отряда) против своей воли?» Он сказал:

<sup>•</sup> То есть: не будет унижен, если он не имел никаких дурных намерений и действительно участвовал в этом против своей воли.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду, что на этого ангела возложена обязанность принимать души покойных.

#### ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْغَى وَجَدُرَيْكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾

«Каждый (живущий) на ней¹ исчезнет, 

а вечно пребудет лишь лик Господа² твоего, Обладателя величия и Почитаемого. 

милостивый 26-27.

﴿ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا وَجَهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا وَجَهَا اللَّهُ إِلَّا وَجَهَا اللَّهُ إِلَّا وَجَهَا اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا وَجَهَا اللَّهُ اللَّهُ إِلَّا وَجَهَا اللَّهُ اللّ

Аллах Всевышний также сказал:

#### ﴿ وَتُوحَكِّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾

Уповай же на Живого, который не упрёт... Различение, 58.

И в пример можно было бы привести и другие аяты.

Об этом же говорится в многочисленных хадисах, и это — очевидная и общензвестная вещь, которая ин у кого сомнений не вызывает, однако существуют и такие вещи как упрямство и высокомерие, и поэтому сообразуются с верой в смерть и с тем, что за ней последует, только действия искрениих рабов Аллаха, мы же верим в то, что каждый умерший независимо өт того, был ли он убит или покинул мир этот по какой-нибудь иной причине, ушёл из жизни точно в определённый ему срок.

Аллах Всевышний также сказал:

### ﴿ فَإِذَا لِمَا مَأْمَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ مَا عَمُّ وَلَا يَسْنَقْدِمُوكَ ﴾

«...а когда наступит срок их, они не смогут ин оттянуть его ни на час, ни опередить.» преграды, 34.

BOПРОС 100. Какие указания на испытания могилы и блаженство или мучения, ожидающие там людей, имеются в Коране?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

﴿ حَقَّ إِذَا جَآءَ أَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ۞ لَعَلِّ ٱعْمَلُ صَلِحًا فِيمَا تَرَكَّتُ كَلَّ إِنَّهَا كِلَمَةُ هُوَ قَآيِلُهَ آوَمِن وَلَابِهِم بَرَيَّ إِلَى يَوْمِ بْعَثُونَ ﴾

<sup>1</sup> То есть: на земле.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Под ликом Господа подразумевается Его сущность.

«А когда к кому-нибудь из них придёт смерть, он (взмолится): «Господь! Верни меня (к жизпи)! 

Быть может, совершу я праведное дело из тех, чем я пренебрегал!» Нет же! Это — только слова, которые он произнесёт, а позади (покидающих мир этот) — преграда¹ (и пе исчезиет опа до) того Дня, когда они будут воскрешены!

Верующие, 99-100.

«…и постигла семейство фараона наихудшая кара — ○ Огонь, в который их ввергают утром и вечером, а в тот День, когда настушт Час (этот, будет сказапо): «Подвергните семейство фараона самому суровому наказанию!» В Прощающий, 45–46.

«Аллах укрепит твёрдым словом тех, кто уверовал, и в мире этом, и в мире ином...» ибражим, 27.

«Видел бы ты, как несправедливые пребывают в предсмертной агонии, а ангелы протягивают руки (, говоря): «Изведите души ваши! Сегодня воздается вам унизительным наказанием....»▶

Аллах Всевышний также сказал:

Скот, 93.

4...Мы знаем их $^2$  и накажем дважды $^3$ , после чего они будут подвергнуты великому наказанию.  $^4$  показние, 101.

В качестве примера можно было привести и другие аяты.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Араб. барзах — название периода между смертью и Днём Воскресения.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеются в виду лицемеры.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Этим словам даются различные толкования, например: в мире этом и в мире ином, в период пребывания в могиле и после Дня Воскресения и т. д.

<sup>4</sup> Имеется в виду, что лицемеры окажутся на самом дне Ада.

BOHPOC 101. Какие указания на испытания могилы и блаженство или мучения, ожидающие там людей, имеются в сунне?

**ОТВЕТ.** Достоверных хадисов, указывающих на это, известно очень много. К их числу отпосится хадис, передаваемый со слов Анаса, да будет доволен им Аллах.

Анас сообщил, что посланник Аллаха, дах, сказал:

(إنّ العبدَ إذا وُضِعَ في قبره وتولّى عنه أصحابُه \_ وإنّه ليَسمَعُ قرعَ نِعالهِم \_ أتاه مَلَكانِ فيقعدانيه فيقولانِ: ماكنتَ تَقولُ في هذا الرجّلِ؟ لمحمد صلى الله عليه وسلم. فأمّا المؤمنُ فيقولُ أشهدُ أنهُ عبدُ الله ورسولهُ. فيقال له: انظُرْ إلى مَقْعِدَك مِنَ النّارِ، قد أبدَلَكَ اللهُ بهِ مَقَعداً منَ النّارِ، قد أبدَلَكَ اللهُ بهِ مَقعداً من الجنةِ، فيراهُما جميعاً..

..وأمّا المنافِقُ والكافرُ فيقالُ لهُ: ماكنتَ تقولُ في هذا الرجُلِ؟ فيقول: لاأدري، كنتُ أقولُ مايقولُ الناسُ. فيقال: لادَرَيتَ ولاتَلَيْتَ. ويُضرَبُ بمطَارِقَ من حديدٍ ضَربةً، فيَصيحُ صيحةً يَسمعُها مَن يَليهِ غيرَ النَّقَلَينِ﴾

После того, как раба (Лллаха) укладывают в могилу, а его товарищи покидают его и он слышит стук их сандалий, к нему являются два ангела, усаживают его и спрашивают: «Что говорил ты об этом человеке, Мухаммаде, " И верующий ответит: «Свидетельствую, что он — раб Аллаха и посланник Его», — после чего ему будет сказано: «Посмотри на своё место в Огне: Аллах заменил тебе его на место в Раю!», — и он увидит оба этих места. Что же касается лицемера и неверного, то когда его спросят: «Что говорил ты об этом человеке?», — то он ответит: «Не знаю, я говорил то, что говорят люди!», — и тогда ему скажут: «Ты не знал и не читал!!», — а потом ему нанесут удар железным молотком, и он издаст крик, который услышит всё то, что находится рядом с ним, кроме джиннов и людей.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: не читал Коран. Здесь подразумевается, что этот человек не обладал знанием сам и не следовал за теми, кто обладал знанием.

И к числу их относится хадис, передаваемый со слов Абдуллаха Бин Умара, да будет доволен Аллах ими обонми. Он сообщил, что посланник Аллаха, доказал:

﴿ إِنَّ أَحدَكُم إذا ماتَ عُرضَ عليهِ مَقْعَدُهُ بِالغَداة والعَشيِّ، إن كان من أهل الجنَّةِ فمن أهل الجنةِ، وإن كان مِن أهل النار فمن أهـــل النـــار، فَيُقَالُ: هذا مَقَعَدُكَ حتى يبعثُكَ اللَّهُ يومَ القِيامَة ﴾

(Поистине, когда кто-нибудь из вас умирает, ему показывают сго место утром и вечером, и если он относится к обитателям Рая, то (ему показывают его место) среди обитателей Рая, если же он относится к числу тех, кто окажется в Огне, то (ему показывают его место) среди обитателей Огня, и ему говорят: «Это место (остапется) за тобой, пока не воскресит тебя Аллах в День Воскресения! Аль-Бухари и Муслим.

И к числу их относится известный хадис, в котором сообщается, что пророк, даму, сказал:

(إنَّهُمَا لَيُعَذَّبَان) (Поистине, оба они подвергаются мучениям...)

И к числу их относится хадис, передаваемый со слов Абу Аййуба, да будет доволен им Аллах, который сказал:

— Однажды пророк, 🐃 вышедший (из дома) после захода солица, услышал (наводящий ужас) звук и сказал:

¹ Этот хадис приводят аль-Бухари и Муслим. В конце его сообщается, что пророк, "Аллах», сказал:

<sup>(</sup>Поистине, оба они подвергаются мучениям не за большой грех (, по их мнению): один из них был сплетником, а другой не закрывался от собственной мочи.)

<sup>\*</sup> Имеются в виду покойные, голоса которых услышал пророк, проходивший мимо их могил.

И к числу их относится хадис, передаваемый со слов Асмы, да будет доволен ею Аллах, которая сообщила, что однажды посланник Аллаха, обративнийся к людям с проповедью, упомянул о том испытании, которому человек подвергнется в своей могиле, и когда он рассказал об этом, мусульмане стали громко кричать. 

Аль-Бухари.

И к числу их относится хадис, передаваемый со слов Анпін, да будет доволен ею Аллах, которая сказала:

— И я не видела, чтобы посланник Аллаха, после молитвы не обращался бы к Аллаху с мольбой о защите от мучений могилы.

И к числу их относится рассказ о затмении солица, где сообщается, что пророк, велел людям молить Аллаха о защите от мучений могилы<sup>2</sup>

BOIIPOC 102. Какие указания существуют на то, что люди будут воскрешены и восстанут из могил?

ОТВЕТ, Аллах Всевышций сказал:

¹ Имеется в виду, что слова пророка " так сильно подействовали на людей, что они стали кричать от страха.

 $<sup>^2</sup>$  Рассказ об этом является частью длинного хадиса, приводимого аль-Бухари.

«О люди! Если вы испытываете сомнения относительно (возможности) воскресения, то (вспомиите, что) Мы сотворили вас из праха, потом — из (капли) семени, потом — из сгустка крови, потом — из кусочка илоти, явного, но ещё не оформившегося, и (всё это) Мы разъясняем вам. Мы помещаем в утробах, что пожелаем, до установленного срока, а потом извлекаем вас как младенцев, потом достигаете вы зрелости, но некоторые из вас будут упокоены (рапыше), другие же доживут до такого преклонного возраста, что позабудут всё, что знали. Ты видишь землю ссохшейся, по когда Мы ниспосылаем на неё воду, она набухает, вздымается и порождает всякие прекрасные пары (растений). ○ И всё это (происходит лишь) потому что Аллах — Истинный, и Он (способен) оживлять мёртвых и Он всё может, ○ и потому что Час этот, в котором нет сомнения, (пепременио) наступит и потому что Аллах воскресит тех, кто (покоится) в могилах. В

Хаджж, 5-7.

### ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبَّدَ وُاٱلْخَلْقَ أَثُرُ يُعِيدُ مُوَهُواً هُوَتُ عَلَيْهُ ﴾

«Он — Тот, кто создаёт творение (в первый раз), а потом повторит его, и это для Него ещё легче. № Румы, 27.

ش... как создали Мы всё в первый раз. так и повторим это... пророки, 104.

«И говорит человек¹: «Неужели после того, как я умру, действительно выведут меня (из могилы) живым?!» ○ Разве не поминт (такой) человек, что раньше Мы уже создали его. (хотя) и был он (до этого) ничем? 

Маркам. 66–67.

﴿ أَوَلَدَيْرَ ٱلْإِنسَنُ أَنَا خَلَقْنَهُ مِن نُطْفَةِ فَإِذَا هُوَ خَسِيدٌ ثُمِينٌ ﴿ وَمَرَبَ لَنَا مَثَلَا وَنَسِى خَلْقَةٌ ، قَالَ مَن يُعْيِ الْمِطْلَمَ وَهِى رَمِيتُ ﴿ فَلْ يُحْيِيمُ الَّذِي اَنْشَأَهَا أَوْلَ مَرَةً وَهُو بِكُلِّ

Здесь имеется в виду неверный, отрицающий возможность воскресения после смерти.

خَلْقٍ عَلِيدُ ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الْأَخْصَرِ نَارًا فَإِذَا أَنتُم مِّنَهُ تُو فِدُونَ ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِى خَلْقَ مِثْلَهُمْ مَلَى وَهُو الْخَلَّقُ الْمَلَيْمُ ﴿ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَالِقُلْمُ اللَّهُ عَلَى اللْمُعَالِمُ اللَّهُ عَلَى اللْمُعَالِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

«Неужели не видит человек, что сотворили Мы его из (капли) семени?! И тем не менее вступает он в пререкания открыто! ♀ И приводит он Нам притчи, забыв (о том, кем) он был сотворён, и говоря: «Кто же оживит истлевшие кости?» ♀ Скажи: «Оживит их Тот, который создал их в первый раз и который осведомлён о любом творении! ♀ (Оп) — Тот, кто зажёг для вас огонь из зелёного дерева, а теперь вы от него зажигаете». ♀ Неужели же Тот, кто создал небеса и землю, не в сплах создать подобного им?! Конечно, в сплах, ведь Он — Творец, Мудрый! ♀ Когда Он желает чего-либо, то стоит Ему только сказать: «Будь!», — и это возпикает. ♀ Слава Тому, в чых руках безраздельная власть надо всем и к Кому вы будете возвращены! Васин, 77–83.

### ﴿ أُوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ ٱللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَ السَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَمْ يَثَى يَخَلِقِهِنَّ مِقَندِدٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى ٱلمَوْقَ جَلَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ فَى وَقَدِيْرٌ ﴾

«Неужели не видят они, что Аллах, который сотворил небеса и землю, не утомившись от их сотворения, способен оживлять и мёртвых?! Да, поистине. Он всё может! раски, 33.

Аллах Всевынний также сказал:

﴿ وَمِنْ اَبَنِهِ الْكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَنْشِعَةَ فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآعَاهَ تَزَّتَ وَرَبَتَّ إِنَّ ٱلَّذِى ٓأَخَيَا هَالَمُتِّي ٱلْمَوْقَ ۚ إِنَّهُ مَالَ كُلِّ مَٰقَ وِقَدِيرٌ ﴾

«К знамениям Его относится и то, что ты видишь землю иссохшей, но когда Мы ниспосылаем на неё воду, она вздымается и разбухает. Поистине, ожививший её оживит и покойников. Поистине, Он всё может! ▶ Разъяснены, 39. В пример можно было привести и другие аяты.

И Аллах Всевышний часто приводит в пример то, как Он оживляет землю водой, и земля, которая была до этого мёртвой и иссохией, разбухает и покрывается зелёным убранством.

Абу Хурайра, да будет доволен им Аллах, передал, что посланник Аллаха, дому, сказал:

(Между двумя трубными гласами (пройдёт) сорок), — когда же Абу Хурайру, да будет доволен им Аллах, спросили, о чём идёт речь: о диях, месяцах или годах, он отказался отвечать.

И он сообщил, что пророк, даж, сказал:

(А потом Аллах ниспошлёт с небес воду, и (людіі) станут расти подобно траве. H не останется от человека ничего, что не истлело бы, кроме одной кости, а именно — копчика, и с него начнётся творенис в День Воскресения.) 

Аль-Бухари и Муслим.

ВОПРОС 103. Какое суждение следует вынести о том, кто не верит в воскресение?

**ОТВЕТ.** Такой человек не верит ни в Аллаха Всемогущего и Великого, ни в Его Писания, ни в Его посланников, ведь Аллах Всевышний сказал:

#### ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوٓ إِلَّهِ ذَاكُنَّا ثُرُيَّا وَمَابَا أَوْنَا أَبِنَا لَمُخْرَجُونَ ﴾

«Те, что не уверовали, говорят: «Неужели же после того, как мы вместе с нашими отцами станем прахом, нас действительно выведут (из могил)?!» Вызвания 67

# ﴿ وَ إِن مَنْ جَبْ فَعَجَبٌ فَوَكُمْ أَهُ ذَا كُنَا ثُرُبًا أَهَ نَالَفِى خَلْقِ جَدِيثًا أُولَتِهِكَ الَّذِيرَ بِرَيِّهُمْ وَأُولَتِهَكَ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُولَتِهِكَ أَصْمَنُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾

«А если ты удивлён<sup>1</sup>, то достойны удивления и их<sup>2</sup> слова: «Неужели же после того, как мы станем прахом, создадут нас заново?!» Это — те, которые не уверовали в своего Господа, и это — те, у кого на шеях цепи,<sup>3</sup> и это — те, которые станут обитателями Огня и останутся в нём навек. ▶ гром, 5.

Аллах Всевышний также сказал:

# ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَ لَن يَبْعَثُوا فَلَ بَلَى وَزَقِ لَتُبَعَثُنَّ ثُمَّ لَلْنَبَوْنَ بِمَا عَلِلْمُ وَوَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ﴾

«Неверные утверждают, что их никогда не воскрессят. Скажи: «Напротив, клянусь моим Господом, вы будете воскрешены, а уж потом вам поведают о том, что вы творили, ведь это не составляет труда для Аллаха!» Взаимный обман. 7.

А в обоих «Сахихах» приводится хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах, который сообщил, что пророк, сказал:

(Аллах Всевышний сказал:

﴿ كذَّبني ابنُ آدمَ ولم يكن له ذلك، وتُشتمني ولم يكن له ذلك. أما تكذيبُـــهُ إِياعَ أن يقول اتخـــذَ إِياعَ أن يقول اتخـــذَ اللّهُ ولداً، وأنا الصمدُ لم ألِدْ ولم أُولَدْ ولم يكن لمي كُفواً أحد

«Сын Адама<sup>4</sup> возвёл на Меня ложь, чего ему не следовало делать, и подверг Меня поношению, чего ему не следовало делать. Что касается возведения им лжи на Меня, то это выражается в его словах: "Он никогда не вернёт меня к жизни подобно тому, как создал меня в первый раз!" Что же касается его поношения Меня, то это выражается в его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здесь Аллах обращается к пророку, "Алах». Возможно, что имеется в виду: «А если ты удивлён проявлениями могущества Аллаха…»

<sup>2</sup> Имеются в виду люди, не верующие в возможность воскресения.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду то, что не даёт им уверовать.

<sup>4</sup> В данном случае речь идёт только о неверующих.

словах: "Аллах взял Себе ребёнка", — тогда как  $\mathbf { H }$  — Один, Вечный, не рождал  $\mathbf { H }$  и не был рождён, и не был равным  $\mathbf { M }$  не никто!»)

ВОПРОС 104. Что является указанием на трубный глас и сколько раз протрубят в трубу в День Воскресения?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«И затрубят в трубу и будут повержены словно молнией (все) обитатели небес и земли, кроме тех, кого Аллах пожелает (помиловать). Потом затрубят ещё раз, и (люди) восстанут (из могил), озираясь. ▶ толим. 68.

Таким образом, в данном аяте упоминается о двух трубных гласах: после первого будут повержены все живые существа<sup>1</sup>, а после второго — воскрешены.

Аллах Всевышний также сказал:

«(Помии о) том Дне, когда раздается трубный глас. Тогда устрашатся обитатели небес и земли, кроме тех, кого пожелает Аллах (помиловать). № Муравьи. 87.

Люди, давшие толкование страху, о котором говорится в этом аяте, как указанию на то, что всё живое будет поражено, имеют в виду первый трубный глас, о чём говорится в цитированном выше аяте из суры «Толпы», и подтверждение этому имеется в одном из хадисов, приводимых в «Сахихе» Муслима, где сообщается, что посланник Аллаха, , , , , сказал:

<sup>&#</sup>x27; Все, кроме тех, кого Аллаху будет угодно оставить.

النَّاسُ. ثُمَّ يُرْسِلُ اللَّهُ \_ أَوْ قَالَ يُنْزِلُ اللَّهُ \_ مَطَراً كَأَنَــــهُ الطَّلَ أَوِ الظَّلَّ ( (نُعْمَانُ الشَّاكَ) فَتَتْبُتُ مِنْهُ أَجْسَادُ النَّاسِ. ثُمَّ يُنْفَـــخُ فِيـــهِ أُخْرَىَ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنْظَرُونَ ﴾

(А потом раздастся трубный глас, любой услышавший, станет прислушиваться, вытягивая шею. И первым услышавшим его окажется человек, который будет обмазывать глиной (степки) водоёма для (поепия) своих верблюдов, и он будет поражён, как поражены будут все люди, а потом Аллах пошлёт (плп: ...ниспошлёт) мелкий дождь, подобный росе, от которого тела людей станут расти, после чего вострубят в трубу ещё раз, и они поднимутся, озираясь.)

#### ВОПРОС 105. Как описывается сбор людей в Цень Воскресения в Коране?

**ОТВЕТ.** Описанию этого сбора посвящены многие аяты Корана. Так, например, Аллах Всевышний сказал:

#### ﴿ وَلَقَدَّ حِشْتُ وَلَقُرُدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّوْ ﴾

...Мы соберён их (всех) и не оставим из них ни единого. пещера, 47.

### ﴿ يَوْمَ مُسْتُمرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْنِ وَفْدًا ﴿ وَنَسُوقُ ٱلْمُجْرِمِينَ إِلَى جَهَنَّمَ وَزِيا ﴾

«(В тот) день Мы соберём благочестивых к Милостивому, и прибудут они (подобно) делегации<sup>1</sup>, ○ а грешников Мы погоним в Ад, будто жаждущих на водоной. В Маряам, 85-86.

﴿ وَكُنتُمُ أَذُوا مُالَكُنَةُ ۞ فَأَصْحَتْ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَتُ الْمَيْمَنَةِ ۞ وَأَصْحَتُ الْمُتَعَمَّوْمَا أَصَحَتُ الْمُثَنَّةُ ۞ وَالسَّيِعُونَ السَّيِعُونَ ﴾

<sup>1</sup> Имеется в виду, что они придут к Раю торжественно и с почётом.

Фазделитесь вы на три группы:  $\bigcirc$  стоящие справа<sup>1</sup> — кто же встанет справа? —  $\bigcirc$  и стоящие слева<sup>2</sup> — кто же встанет слева? —  $\bigcirc$  и опережающие<sup>3</sup> (, которые) опередят. ▶

Воскресение, 7-10.

«В тот День они последуют за призывающим, от (зова) которого не уклониться никому, и смиренными будут голоса перед Милостивым, и не услышишь ты ничего, кроме шёпота!

Ta xa, 108.

Здесь имеется в виду, что люди покорно последуют к месту сбора, мягко ступая подобно верблюдам.

Аллах Всевышний также сказал:

Имеется и много других аятов, в которых приводится описание сбора в День Воскресения.

ВОПРОС 106. Как описывается сбор людей в День Воскресения в сунне?

ОТВЕТ. Сообщается, что пророк, даж, сказал:

﴿ يُحْشَرُ النَّاسُ عَلَىَ ثَلَاثُ طَرَائِقَ رَاغِبِينَ رَاهِبِينَ. وَاتْتَانِ عَلَىَ بَعِــــيرٍ، وَتُخْشُــرُ وَتُكْلَأَةٌ عَلَىَ بَعِيرِ، وَتَحْشُــرُ عَلَىَ بَعِــــيرٍ. وَتَحْشُــرُ

¹ Речь идёт о тех людях, которым уготован Рай.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеются в виду те, кому предстоит войти в Ад.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду, что опережающим других в вере, покаянии и прочих благочестивых делах, раньше других будет оказана и милость Аллаха.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Речь идёт об ангеле Исрафиле, который призовёт всех людей явиться к месту сбора.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Имеется в виду либо то, что они будут лежать лицами во прахе, либо то, что их повлекут к месту сбора, волоча лицами по земле.

(В День Воскресения) люди будут собраны тремя способами: (первым из них будут собраны) желающие и боящиеся<sup>1</sup>, (вторым способом будут собраны те, кого посадят) на верблюдов по двое, по трое, по четверо и по десять человек, что же касается остальных, то их соберёт огонь<sup>2</sup>, который останется вместе с ними там, где они будут ночевать, и там, где они будут останавливаться на полуденным отдых, и там, где они встретят утро, и там, где их застанет вчер.)

Передают со слов Анаса Бин Малика, да будет доволен им Аллах, что один человек спросил пророка, «Как может быть неверный собран лицом вниз?» Он ответил:

(Разве Тот, кто в этом мире сделал так, что он ходил на двух ногах, не в силах заставить его влачиться лицом (впиз) в День Воскресения?)

Аль-Бухари и Муслим.

Сообщается также, что однажды пророк, дом, сказал:

Поистине, будете вы собраны босыми, нагими и необрезанными), — после чего прочитал тот аят, в котором говорится:

Затем он сказал:

(Поистине первым, кого оденут в День Воскресения, будет Ибрахим...) <sub>Аль-Бухави и Муслим</sub>.

<sup>3</sup> См.: «Пророки», 104.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеются в виду люди, надеющиеся попасть в Рай и боящиеся наказания.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду, что огонь погонит их к месту сбора.

Сообщается, что Лиша, да будет доволен ею Аллах, спросила пророка, даж, в связи с этим: «О посланник Лллаха, и мужчины и женщины будут смотреть друг на друга?!» — на что он ответил:

ВОПРОС 107. Как описывается в Коране положение тех, кто будет стоять в ожидании Суда (*аль-маукыф*) в День Воскресения?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

 $\P$ И ни в коем случае не думай, что Аллах не замечает того, что творят несправедливые! Он только даёт им отсрочку до того Дня, когда глаза устремятся (к пебесам,  $\bigcirc$  а люди), подняв головы, поспешат¹ с застывшими взорами и пустыми сердцами². В Ибрахим, 42–43.

«…в тот День, когда Дух<sup>3</sup> и ангелы выстроятся рядами. Не заговорит никто за исключением тех, кому позволит Милостивый, и скажет он истину. <sup>4</sup> Весть. 38.

 $<sup>^{1}</sup>$  То есть: они поспешат на зов призывающего их к месту сбора и предстояния пред Аллахом.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду, что сердца их утратят способность размышлять и в них не будет ничего, кроме страха.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду Джибрил.

<sup>4</sup> Имеется в виду свидетельство об исповедании единобожия.

«И увещевай их (, напоминая о) Дне приближающемся, когда сердца от страха (поднимутся) к горлу, сдерживая (скорбь). Не будет у несправедливых (в тот День) ни близкого друга, ни заступника (, к которому могли бы) прислушаться. В прошающий, 18.

...в День. равный пятпдесяти тысячам лет.) Ступени, 4.

Аллах Всевышний также сказал:

﴿(Скоро уже) Мы зайчёнся ваниі, о люди и بِسَنَفَعُ لَكُمْ أَيْمُ النَّفَلُانِ ﴾ ﴿(Коро уже) Мы зайчёнся ваниі, о люди и

И можно было бы привести в пример и другие аяты.

ВОПРОС 108. Как описывается в сунне положение тех, кто будет стоять в ожидании Суда в День Воскресения?

**ОТВЕТ.** Хадисов с описанием этого известно много. Один из них передают со слов Ибн Умара, да будет доволен Аллах ими обоими, сообщившего, что о словах Всевышиего:

пророк, жилах сказал:

(Некоторые из них будут стоять погружёнными в собственный пот до середины ушей.)

\*\*And-Бухари и Муслим.\*\*

Известен и другой хадис, передаваемый со слов Абу Хурайры, да будет доволен им Аллах. В нём сообщается, что посланник Аллаха, «Дим», сказал:

 $<sup>^{1}</sup>$  То есть: в День Воскресения Мы произведём с вами расчёт за ваши дела.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См.: «Обвешивающие», 6.

(В День Воскресения люди будут исходить потом так сильно, что земля пропитается их потом на семьдесят локтей в глубину, и пот их поднимется до (уровия) их (рта и) ушей.)

Аль-Бухари и Муслим.

Известно также и много других хадисов такого рода.

ВОПРОС 109. Как описывается в Коране предстояние (аль-'ард) и расчёт (аль-хисаб)?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«В тот День будете вы поставлены (пред Аллахом), и не останется скрытой ни одна из тайн ваших. В Судныйдень, 18.

# ﴿ وَعُرِضُوا مَلِي رَبِّكَ صَفًّا لَّقَدْ حِثْتُمُونَا كَمَا خَلَقْنَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةً ﴾

«И (когда придётся) им предстать пред Господом твоим (, выстроившись) рядами (, будет сказапо): «Вы пришли к Нам такими, какими Мы создали вас в первый раз....» 
В пешера. 48.

«…в тот День, когда Мы соберём из каждой общины толиу из тех, кто объявляет ложью Наши знамения, и будут они удержаны, а когда явятся (другие), Он скажет: «Неужели вы посчитали ложью Мои знамения, ничего не узнав о них? Так чем же вы были заняты?» ☼ И (тогда) сбудется речённое для них за то, что они поступали несправедливо, и не скажут они (пичего в своё оправдание). № Муравьи, 83–85.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что подошедшие первыми будут удерживаться на месте, пока к ним не присоединятся остальные.

# ﴿ يَوْمَهِ إِيَّعَدُدُ النَّاسُ أَشْنَاكُا لِيُرُوْا أَعْسَلَهُمْ ۞ فَمَن يَعْمَلَ مِنْفَسَالُ ذَوَّةِ شَكَالَ ذَوَّةِ شَكَالَ ذَوَّةً شَكَالَ ذَوَّةً شَكَالَ ذَوَّةً شَكَالَ ذَوَّةً شَكَالَ ذَوَّةً شَكَالَ ذَوَّةً شَكَالَ مَنْفَسَالُ ذَوَّةً شَكَالَ ذَوَّةً شَكَالَ مَنْ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

«В тот День люди выйдут (из своих могил) по-разному<sup>1</sup>, чтобы показаны были им дела их<sup>2</sup>.  $\bigcirc$  и совершивший добро весом с пылинку увидит его,  $\bigcirc$  как и совершивший зло весом с пылинку увидит его. В Землетрясение, 6-в.

## ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْ كَلَّتُهُ مُ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُواْيَعْ مَلُونَ ﴾

«И клянусь Господом твоим. Мы непременно спросим их всех о том, что они творили!» Аль-хидже. -3.

Аллах Всевышний также сказал:

شعُولُونَ ﴾ (... остановиде их. поистине, они будут спрошены...) Выстроившиеся в ряд, 24.

И можно было бы привести в пример и другие аяты.

ВОПРОС 110. Как описывается в сунне предстояние и расчёт?

ОТВЕТ. Об этом говорится во многих хадисах.

Так, например, сообщается, что когда пророк, дазал: (Тот, у кого потребуют полного отчёта, будет подвергнут наказанию), — Анша, да будет доволен ею Аллах, спросила: «Разве Аллах Всевышний не говорит:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что разным будет их положение: одних охватит страх, а другим боятся будет нечего.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: чтобы Аллах показал им дела их; или: чтобы выдели они, какое воздаяние ожидает их за эти дела (награда или наказание).

 $<sup>^3\,</sup>$  Здесь: веление Аллаха, которое Он отдаст ангелам относительно грешников в День Воскресения.

<sup>4</sup> В День Воскресения.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См.: «Раскалывание», 8.

(Па это пророк, дим,) сказал:

(ذلك الدَرضُ) (Это (касается только) представления!!) Аль-Бухари, ат-Тирмизи и Ахмад.

Сообщается также, что пророк, дом, сказал:

﴿ يُجاءُ بالكافر يومَ القيامةِ فيقال له: أرأيتَ لو كان لـــك مِـلْءُ الأرض ذهباً أكنتَ تَفتدي به؟ فيقول: نعم. فيقال له: قد كنتَ سُــناتَ مـا هــو أيسرُ من ذلك﴾

(В День Воскресения приведут неверного и будет сказано ему: «Скажи Мне, будь у тебя столько золота, что оно могло бы наполнить собой всю землю, (пожелал) бы ты откупиться² им?» Он скажет: «Да!» — и тогда будет сказано ему: «А ведь просили тебя, о том, что легче этого!»)

В другой версии этого хадиса сообщается, что пророк, сказал:

(...и тогда будет сказано: «А ведь когда находился ты ещё в чреслах Адама<sup>3</sup>, Я просил тебя о том, что легче этого, (о том,) чтобы не поклонялся ты никому более наряду со Мной, но ты отказался (придерживаться чего-либо иного), кроме многобожия!)

Аль-Бухари и Ахмад. Сообщается также, что пророк, казал:

﴿ ما منكم من أحد إلا سيُكلمهُ ربهُ ليس بينَهُ وبينَهُ ترجمان فينظرُ أيمن منه فلا يرى إلا ما قدّمَ من عمله، وينظرُ أَشْأَمَ منه فلا يسرى إلا ما

¹ Имеется в виду представление дел людей для расчёта или же взвешивание их на Весах, когда каждому будут только показаны все его дела, чтобы он понял, сколь великую милость оказывает ему Аллах, прощая его прегрешения.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: откупиться этим золотом от мучений, которые тебя ожидают.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> В аяте № 172 суры «Преграды» говорится, что ещё до появления людей на свет Аллах привёл их к свидетельству о том, что Он является их Господом, и они засвидетельствовали это.

# قدّمَ، وينظرُ بين يديه فلا يرى إلاّ النارَ تِلْقاء وجهه، فاتّقوا النار ولـــو بِشقّ تمرةٍ ولو بكلمةٍ طيّبةٍ ﴾

(Нет среди вас такого, с кем Господь его не будет говорить так, что не будет меж ними посредника, и тогда посмотрит (человек) направо и не увидит ничего, кроме того, что он совершил прежде, и посмотрит он налево и не увидит ничего, кроме того, что он совершил прежде, а (потом) посмотрит он вперёд и не увидит перед собой ничего, кроме Огня, так (постарайтесь) же защититься от этого Огня хотя бы половинкой финика<sup>1</sup>, хотя бы добрым словом<sup>2</sup>!)

Сообщается также, что пророк, даж, сказал:

(Каждый из вас³ приблизится к Господу своему настолько, что Он покроет его, а потом Он скажет: «Ты совершил то-то и то-то⁴», — и (человек) скажет: «Да». И Он скажет: «Ты совершил то-то и то-то», — (человек) скажет: «Да», — и Он заставит его признать свои грехи, а потом скажет: «Поистине, Я покрыл тебя³ в мире этом, и Я прощаю тебе их $^6$  сегодня!») Аль-Бухари.

Примером могут служить и другие хадисы.

# ВОПРОС 111. Как описывается в Коране разворачивание свитков?

¹ Имеется в виду оказание хотя бы незначительной помощи неимущим.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: а если не найдётся у вас ничего материального для оказания помощи (садака), то помогайте людям добрым словом, и это зачтётся вам.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Здесь речь идёт о верующих.

<sup>4</sup> В данном случае имеются в виду грехи.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> То есть: скрыл твои прегрешения от людей и не подверг тебя наказанию и позору.

<sup>6</sup> То есть: все твои прегрешения.

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

# ﴿ وَكُلَّ إِنسَنِ أَلْزَمْنَهُ مَلَتِهِمُ فِي عُنُوجٌ ۚ وَخُرِحُ لَهُۥ يَوْمَ ٱلْفِيمَةِ كِنَّهُ بَنَ بَلَقَنْهُ مَنشُورًا ۞ أَقْرَأُ كِننبُكَ كَفِي بِنَقْسِكَ ٱلْيُومَ عَلَيْكَ حَسِبنًا ﴾

«Каждому человеку определили Мы его судьбу!, а в День Воскресения Мы представим ему книгу, и увидит он её развёрнутой (, а Мы скажем): Э Читай свою книгу! Сегодня ты сам сумеешь подсчитать всё!» Ночное путешвствие, 13-14.

«...когда развернут свитки...» (وَإِذَا العُمْتُ فُنُورَتُهُ

﴿ وَوُضِعَ الْكِنْنَ ۗ فَاتَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوْفَلَنْنَا مَالِهَاذَا ٱلْحَكِتَابِ لَايْفَادِرُ صَغِيرَةَ زَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلْهَا وَوَجَدُوا مَاعَمِلُواْ عَاضِرُا ُولَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾

«И будет положена книга, и увидишь ты, как устрашатся грешники того, что в ней будет, и скажут: «О горе нам! Что это за книга, в которой сочтено всё и не упущено ни малое, ни большое?!» И найдут они там всё то, что они творили, а Господь твой никого не обидит несправедливо!» пещера, 49.

﴿ فَأَمَّامَنُ أُوقِ كِنَبَهُ بِيَبِيهِ مَنَعُولُ مَآوُمُ اوْرُهُ وَاكِنْبِيَةُ ﴿ إِنَّ طَنَتُ أَقِ مُلَقِ حِسَابِية ﴿ فَهُو فَ عِسْدَةِ زَاضِيَةِ ﴿ فِ جَسَمَةٍ عَالِسَةِ ﴿ فَطُوفُهَا دَائِيةٌ ﴿ كُلُواْ وَاَشْرَهُ الْهَنِيَا بِمَا اَسْلَفَتُمْ فِ الْأَبَارِ لَلْأَلِيةِ ﴿ وَأَمَّامَنَ أُوقَ كِنَبُهُ بِشِمَالِدِ فَقَولُ بَلْتَنَى لَرَ أُوتَ كِنَبِيةٌ ﴿ وَلَمَّا أَدْرِ مَا حِسَائِيةٌ ﴿ بَلِيَتُهَا كَانَتِ الْفَاضِيةَ ﴿ مَا أَفَى عَنِمَالِدِ فَقَولُ بَلِنَا فَالْمَانِيةَ ﴿ وَلَمُ الْمُؤْوُرُ ﴾ حِسَائِيةٌ ﴿ بَلِيتُهَا كَانْتِ الْفَاضِيةَ ﴿ مَا أَفَى عَنِمَالِيةٌ ﴿ هَلَكَ عَنِي سُلْطَنِية ﴿ وَهُو مُفَلُوهُ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى مَنْ سُلُكُوهُ ﴿ وَ إِنَّهُ مَا لَا يَوْمِنُ إِلَا لَهِ وَالْمَانِي اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّ

В тексте аята — «таир». Так арабы называли удел человека. Очевидно, это было связано с тем обстоятельством, что в доисламские времена люди усматривали в характере и направлении полёта птиц добрые или дурные предзнаменования, и постепенно слово «птица» в переносном смысле стало употребляться в значении «судьба», «удел».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: по записям в книге дел человек сам увидит, что его ожидает.

# المَغِلِيدِ (3) وَلاَ يَمُثُنُّ عَلَى طَمَاعِ ٱلْمِسْكِينِ (١) فَلَيْسَ لَهُ ٱلْيَوْمَ مَعْهُنَا حَيثُم ﴿ وَلا طَعَامُ إِلَّا مِنْ غِسْلِينِ ﴿ لَا يَأْكُلُو إِلَّا لَهُ عَلِيهُ وَكُا

«Что касается того, кому подадут книгу его в правую руку, то он скажет: «Возьмите и прочтите мою запись! © Поистине, я верил, что предстану пред счётом своих дел!» 🗘 И (будет он вести) жизнь, которая его порадует, 🗘 в вышнем Саду 🗘 с плодами склоняющимися. 🗘 (Таким скажут): «Ешьте и пейте на здоровье за то, что делали вы в минувшие дни!» 🤤 Что же касается того, кому книгу его подадут в левую руку, то он скажет: «О если бы не давали мне мою запись 🗘 и не знал бы я, каков счёт мой! 🗘 О если бы была она! окончательной! 🗘 Не спасло меня моё достояние, ○ и лишился я сил!» ○ (И повелит Аллах): «Схватите его и закуйте, 🗘 потом ввергните в Ад, 🌣 потом нанижите его на цепь длиной в семьдесят локтей, 🗘 ибо не веровал он в Аллаха Великого 🗘 и не побуждал (давать) еду беднякам! 
© Сегодня не найдётся для него здесь ни верного друга. 🗘 ни пищи, кроме гноя, — 🗘 не придётся есть этого никому за исключением грешников!» судный день, 19-37.

Что касается того, кому книгу его подадут в правую руку....) Раскалывание, 7.

Что же касается того, кому книгу его подадут сзади....

Эти слова служат указанием на то, что если человеку его книга будет подана в правую руку, то она будет подана ему спереди, тому же, кому её подадут в левую руку, она будет подана сзади, и мы молим Аллаха Всемогущего и Великого о защите от этого!

#### ВОПРОС 112. Как описывается разворачивание свитков в сунне?

ОТВЕТ. Об этом говорится во многих хадисах. Так, например, сообщается, что пророк, дом, сказал:

Имеется в виду смерть. То есть: «О если бы всё кончалось с наступлением смерти!»

(يُدنىَ المؤمنُ من ربه حتى يَضع عليه كَفَنَهُ فَيُقرَرُهُ بذنوبه تَعرفُ ذنبَ كذا؟ يقول: أعرف، يقول ربّ أعرف (مرتين) فيقول سترتها في الدنيا، وأغفِرُها لك اليوم. ثم تُطوى صحيفة حسناته. وأما الأخرون أو الكفّار فيُنادَى على رؤوس الأشهاد: (هؤلاء الذين كَذَبواعلى ربهم))

«Верующий будет приближен к Господу своему настолько, что Он покроет его, а потом Он заставит его сознаться (во всех его грехах, говоря): «Признаёшься ли ты в таком-то грехе?» — и он будет говорить: «Признаюсь». — и скажет: «Господь, признаюсь!». — дважды, и тогда скажет Он: «Я покрыл тебя в мире этом, и Я прощаю тебе их сегодня!» — после чего свиток с записями его добрых дел будет свёрпут. Что же касается прочих (плп: ...неверных), то обратятся (в ппм) при свидетелях (п будет сказано):

# (Это те, которые возводили ложь на دکتُوکد الَّذِينَ کَذَبُواْعَلَى رَبِيهِمْ اللهِ своего Господа!

Сообщается, что Анша, да будет доволен ею Аллах, сказала: — (Однажды) я спросила: «О посланник Аллаха, будет ли человек вспоминать о том, кого он любит, в День Воскресения?» Он ответил:

﴿ يَا عَائَشَةُ أَمَا عَنْدَ ثَلَاثَ فَلاَ، أَمَا عَنْدَ الْمِيزَانِ حَتَّى يَثَقُلُ أَوْ يَخِفَ فَلاَ، وَاللهِ فَإِمَا أَنْ يُعْطَى بِيمِينِهِ أَوْ يُعْطَى بِشَمَالِهِ فَلا وَلَمَّ مِنْ النَّارِ ﴾ فَلا ، وَهِينَ يَخْرُجُ عُنُقٌ مِنَ النَّارِ ﴾

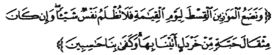
(О Анша, что касается трёх (мест), то (, оказавшись там,) он не будет вспоминать: он не будет вспоминать о любимом, оказавшись у Весов (, пока не выясшится,) тяжела или легка (чаша с его благими делами), и он не будет вспоминать о нём, когда станут разносить книги (с записями добрых и дурных дел, пока не выяснится), в правую руку подадут ему (его кпигу) или в левую, и он не будет вспоминать, когда покажутся языки (адского) пламени.)

Ахмад и Абу Дауд (часть длинного хадиса).

¹ См.: «Худ», 18.

BOHPOC 113. Какие аяты Корана служат указанием на то, что в День Воскресения будут установлены Весы, и как будет происходить взвешивание?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:



«И установим Мы Весы верные для Дня Воскресения, и не будет обижен никто и ни в чём, и даже если будет нечто весом с пылинку, Мы принесём и это, и вполне достаточно будет Нас-для подечёта!»

Аллах Всевышний также сказал:

«И взвешивание в тот День (будет проводится сообразно) истине: те, у кого (чаша) Весов будет тяжела¹, преуспеют, 

кого чаша Весов окажется лёгкой, сами себе нанесли ущерб, проявляя несправедливость по отношению к Нашим знамениям². 

\*\*Page 11.1.\*\*

\*\*Page 21.1.\*\*

\*\*Page 21.1.\*

\*\*Page 21.1.

Что же касается неверных, то Аллах Всевышний также сказал:

...п не придадим Мы им в День Воскресения (пикакого) веса. пещера, 105.

Примером могут служить также и другие аяты.

ВОПРОС 114. Какие хадисы служат указанием на то, что в День Воскресения будут установлены Весы, и как будет происходить взвешивание согласно сунне?

<sup>1</sup> То есть: те, у кого груз благих дел перевесит груз дел дурных.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Иначе говоря, не проявляя должного почтения по отношению к этим знамениям Аллаха и объявляя их ложью.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду, что дела тех людей, которые не верили в День Воскресения и отвергали знамения Аллаха, не будут иметь никакого значения и окажутся тщетными.

ОТВЕТ. Об этом говорится во многих хадисах, примером чего может служить хадис, где сообщается о той записке<sup>1</sup> с двумя свидетельствами человека, которая перевесит собой девяносто книг с записями дурных дел, несмотря на то, что каждая книга будет простираться насколько хватит глаз.

В пример можно привести также и то, что пророк, , , , , , , , сказал об Ибн Мас'уде, да будет доволен им Аллах (следующее):

(Вы удиваяетесь тонкости его голеней? Клянусь Тем, в чьей длани душа моя, на Весах они окажутся тяжелее (горы) Ухуд!)

Примером может служить и тот хадис, в котором сообщается, что однажды пророк, дажд, сказал:

(Поистине, в День Воскресения приведут огромного и тучного человека, который пред Аллахом окажется легче комариного крыла!), — (после чего добавил): (Читайте:

Можно привести и другие примеры.

**BOIIPOC 115.** Какие указания на Сират имеются в Коране?

ОТВЕТ. Аллах Всемогущий и Великий сказал:

«И нет среди вас такого, кто не подойдёт (к Аду³), а Господом твоим это решено окончательно. ○ Потом Мы спасём богобоязненных, а несправедливых оставим стоять на коленях. Марвам. 71-72.

<sup>1</sup> Длинный хадис, который приводят Ахмад, аль-Хаким и ат-Тирмизи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См.: «Пещера», 105.

<sup>3</sup> Речь идёт о прохождении по Сирату, пролегающему над Адом.

Аллах Всевышний также сказал:

**В** тот День, когда увидишь ты верующих мужчин и женщин, и свет их будет изливаться перед ними и справа от них.....

Железо, 12.

ВОПРОС 116. Какие указания на Сират имеются в сунне и как он описывается в халисах?

ОТВЕТ. Об этом говорится во многих хадисах, например, в хадисе о заступничестве, в котором сообщается, что однажды пророк, длях, сказал:

﴿ يُؤتى بِالْجَسْرِ فَيُجْعَلُ بِينِ ظهرَى جَهِنَّم، قلنا يا رسول اللَّهِ وما الجَسر؟ قال: مَدحَضنةٌ مَزلةٌ عليه خَطاطيف وكلاليبُ وحسكةٌ مفلطَحَةٌ لها شُوكةً عُقيفاء تكون بنَجْد يقال لها السعدانُ، يَمُرُ المُؤمِنُ عليها كَالطَّرْف وكالبَرْقُ وكالرّيح وكأجاويدِ الخيلِ والرّكاب فناجِ مُسلّم وناجِ مخــدُوشٌ ومكدوسٌ في نار جَهَنَّم حتَّى يَمرُ آخرُهُم يُسحبُ سحباً ﴾

(Будет установлен мост и перекинут над Адом.) Люди спросили: «О посланник Аллаха, что это за мост?» Он ответил: (Скользкое место, на котором будут всевозможные крючья и много места займут колючие растения с изогнутыми шипами, подобные тем, что растут в Неджде и называются ас-са дан. Верующие будут проходить по нему (с быстротой) взора, и (с быстротой) молнии, и (с быстротой) ветра, и (с быстротой) хорошего скакуна, и спасётся (тот, кого не заденут эти растения), как спасётся и тот, кто будет (только) поцарапан (этими крючьми и шипами), а те, которые окажутся сваленными в кучу, попадут в адское пламя, и (так будет продолжаться) до тех пор, пока не проволокут последнего из них.)

<sup>1</sup> Название обширного плоскогорья в центре Аравийского полуострова.

Что же касается Абу Са'ида<sup>1</sup>, да будет доволен им Аллах, то он сказал: «Лошло до меня, что этот мост будет тоньше волоса и острее меча». Аль-Бухари и Муслим (часть длинного хадиса).

ВОПРОС 117. Какие указания на воздаяние равным (алькисас) в День Воскресения имеются в Коране?

ОТВЕТ: Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, Аллах не обидит (никого и) на вес пылинки, а если (кто-нибудь совершит) доброе дело, Он приумножит его и дарует от Себя награду великую.

«В тот День каждому человеку воздается за то, что он совершал, и не будет несправедливости в тот День. Поистине, Аллах скор в расчёте! 🗘 И увещевай их (, напоминая о) Дне приближающемся, когда сердца от страха (подинмутся) к горлу, сдерживая (скорбь). Не будет у несправедливых (в тот День) ни близкого друга, ни заступника (, к которому могли бы) прислушаться. 🤝 Знает Аллах о вероломстве глаз<sup>2</sup> и о том, что скрыто в сердцах, ○ и Аллах будет судить по истине... В прощающий, 17-20.

Аллах Всевышний также сказал:

€...и рассудят их по истине и не будут они обижены.» <sub>Толпы, 69.</sub>

¹ Абу Са'ид аль-Худри — один из видных сподвижников пророка, " Тамх». <sup>2</sup> Имеются в виду взоры, которые человек украдкой бросает на нечто запретное.

BOIIPOC 118. Какие указания на воздаяние равным в День Воскрессния имеются в сунне и что оно будет собой представлять?

**ОТВЕТ.** Об этом говорится во многих хадисах. Так, например, сообщается, что пророк, сказал:

(Прежде всего рассудят людей между собой в том, что связано с кровопролитием.)

And-Бухари и Муслим.

Сообщается также, что пророк, даж, сказал:

(Если есть у человека что-либо несправедливо присвоенное им и принадлежащее его брату, пусть освободится от этого сегодня<sup>1</sup>, ведь (в мире вечном) уже не будет ни динаров, ни дирхемов (, а поэтому необходимо сделать это), прежде чем станут забирать у него его добрые дела (и отдавать их) его брату<sup>2</sup>, если же не окажется у него добрых дел, то станут брать дурные дела его брата и бросать их на него.)

Сообщается также, что пророк, дазал:

﴿ يَخْلُصُ المؤمنونَ من النار، فيُحبسون على قَنطرة بين الجنّةِ والنار، فيُقصَ لبعضهم من بعض مَظالمُ كانت بينهم في الدنيا، حتى إذا هُنبوا ونقوا أَذِنَ لهم في دخول الجنة. ﴾

(Верующие спасутся от Огня и будут задержаны на мосту между Раем и Адом, где все они получат возмещение за несправедливости,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: пусть вернёт или возместит это полностью, попросит прощения у обиженного человека и должным образом покается перед Аллахом.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> В качестве возмещения за нанесённые в мире этом обиды.

допущенные ими по отношению друг к другу в мире этом, а когда они будут исправлены и очищены, им поэволят войти в Рай.) Аль-Бухари.

И хадисов такого рода известно много.

ВОПРОС 119. Какие указания на водоём имеются в Коране и как он описывется в суние?

**ОТВЕТ.** Аллах Всемогущий и Великий сказал Своему пророку Мухаммаду,

Известно великое множество хадисов, указывающих на его существование. Так, например, сообщается, что пророк, сказал:

Сообщается также, что (однажды) пророк, дик, сказал:

(Поистине, я опережу вас, и, поистине, я буду свидетельствовать о вас и, клянусь Аллахом, поистине, сейчас я смотрю на свой водоём!)

Аль-Бухари и Муслим.

Сообщается также, что пророк, дазал:

(Мой водоём размером с месяц пути, вода его белее молока, аромат его приятнее мускуса, а кувшины его подобны звёздам<sup>3</sup> небесным, и тот, кто напьётся из него, уже никогда не испытает жажды.)

Аль-Бухари и Муслим.

¹ Араб. аль-Каусар — изобильный или же изобилие.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Здесь пророк, мим, указывает на то, что он придёт к этому водоёму раньше других мусульман, чтобы подготовить для них всё необходимое.

 $<sup>^3</sup>$  То есть: те кувшины, которые находятся на его берегах, будут многочисленны, как звёзды.

Сообщается также, что пророк, дам, сказал:

(Я пришёл к реке<sup>1</sup>, берега которой образовывали собой шатры из полых жемчужин, и спросил: «Что это, о Джибрил?» Он ответил: «Это — anb-Kaycap».)

Аль-Бухари и Ахмад.

И можно было бы привести в пример много других хадисов.

BOПРОС 120. Что является указанием на обязательность веры в Рай и Ад?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«…страшитесь же Огня, топливом для которого послужат люди и камни, уготованного для неверных, 

и порадуй тех, которые уверовали и совершали праведные дела, вестью о том, что для них (приготовлены) Сады, где внизу текут реки. 

\*\*CONTROL 24.25\*\*\*

И существует огромное количество других аятов, указывающих на это.

Что же касается пророка, то сообщается, что обращаясь к Аллаху перед началом добровольных ночных молитв, он говорил:

﴿ولك الحمدُ أنتَ الحقّ، ووَعدُكَ الحقّ، ولقاؤكَ حقّ، وقولُكَ حقّ، والجَنّةُ حقّ، والنّارُ حقّ، والنبيّونَ حقّ، ومحمد صلى الله عليه وسلم حقّ، والساعةُ حقّ)

¹ Здесь пророк, длях, рассказывает о том, что происходило во время его вознесения на небеса.

(И хвала Тебе, Ты — Истина, и обещание Твоё — истина, и встреча с Тобой — истина, и слово Гвоё — истина, и Рай — истина, и Огонь — истина, и пророки — истина, и Мухаммал, — истина и Час этот! — истина...)

[Валя-кя-ль-хамду, Анта-ль-Хакку, ва ва'ду-кя-ль-хакку, ва лика'у-кя хаккун, ва каулю-кя хаккун, ва-ль-джаннату хаккун, ва-н-нару хаккун, ва-н-набийуна хаккун, ва Мухаммадун, салля-Ллаху 'аляй-хи ва салляма, хаккун, ва-с-са'ату хаккун...]

И сообщается что пророк, дама, сказал:

(Засвидетельствовавшего, что нет бога, кроме одного лишь Аллаха, у которого нет сотоварища, и что Мухаммад — Его раб и Его посланник, и что Иса — раб Аллаха, и Его посланник, и Его слово, с которым Он обратился к Марйам, и дух от Него, и что Рай — истина, и что Огонь — истина, Аллах введёт в Рай независимо от того, какими будут его дела.)

В другой версии этого хадиса сообщается, что пророк, также сказал:

(من أبواب الجنة الثمانية أيها شاء)

(...через любые из восьми врат Рая по его собственному желанию...)

Aль-Бухари и Муслим.

#### BOIIPOC 121. Что подразумевает собой вера в Рай и в Ад?

**ОТВЕТ.** Такая вера подразумевает собой глубокую убеждённость в том, что они сотворены и существуют уже сейчас и что по воле Аллаха они пребудут вечно и никогда не исчезнут. Составной частью этого является и вера в блаженство Рая и мучения Ада.

<sup>1</sup> Имеется в виду День Воскресения.

ВОПРОС 122. Что указывает на существование Рая и Ада в настоящее время?

**ОТВЕТ.** Аллах Всемогущий и Великий поведал нам, что и то, и другое уже существует. Так, например, о Рас Он сказал:

(أَعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (... уготованному для богобоязисиных.) (أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (أُعِدَّتَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾

Что же касается Ада, то о нём Всевышний сказал:

(ایک فرین) (أَعِدَتُ الْکَفِرِينَ) (готованного для неверных أُعِدَتُ الْکَفِرِينَ) (واعِدَتُ الْکَفِرِينَ)

И Всевышний поведал нам, что Он поселил Адама и его супругу в Раю, где они и оставались, пока не вкусили плодов с запретного древа. Кроме того, Всевышний поведал нам о том, что неверным, находящимся в своих могилах, показывают Ад утром и вечером<sup>1</sup>.

Что же касается пророка, даж, то сообщается, что он сказал:

(Мпе был показан Рай, и я увидел, что большинство из его обитателей составляют собой бедняки, и мне был показан Ад, и я увидел, что большинство из его обитателей составляют собой женіцины.)

Ранее же, когда речь шла об испытаниях и мучениях могилы, мы уже приводили слова пророка, который сказал:

(...когда умрёт любой из вас, ему будут показывать его место...) Сообщается также, что пророк, какада, сказал:

(Откладывайте молитву<sup>2</sup>, пока не станет прохладнее, ибо, поистине, жара усиливается от распространения жара Ада...)

Аль-Бухари и Муслим.

<sup>1</sup> Имеется в виду, что в это время перед ними станут открывать врата Ада, а они будут ощущать его жар.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Здесь речь идёт об общей полуденной молитве в сильную жару.

Сообщается также, что пророк, дазал:

﴿الشَّتَكَتِ النَّارُ إلى ربَّها فقالت: ربِّ أكلَ بعضي بعضاً، فَاذِن لَهَا بِنَفْسِينِ: نَفْسٍ في الشَّتَاءِ ونفُسٍ في الصيف، فأشدُ ما تجدونَ منَ الحرّ، وأشدُ ما تَجدونَ من الزّمُهَريرِ ﴾

• (...(в своё время) пламя (Ада) пожаловалось своему Господу, сказав: «Господь мой, одна часть меня поглотила другую!» И (Аллах) позволил ему делать два выдоха: выдох зимой и выдох летом, когда вы ощущаете наиболее сильную жару и наиболее сильный холод.

Сообщается также, что пророк, даж, сказал:

(Лихорадка (пачипается) от распространения жара Ада, охлаждайте же её водой.)

Сообщается также, что пророк, дазал:

(Когда Аллах создал Рай и Ад, Он направил Джибрила в Рай и сказал: «Посмотри на него...»)

Ан-Насаи и ат-Тирмизи (часть длинного хадиса).

Сообщается также, что однажды во время солнечного затмения пророку, были показаны Рай и Ад, как были они показаны ему во время ночного путешествия, и существует великое множество других достоверных хадисов, где говорится об этом.

BOПРОС 123. Какие указания существуют на то, что Рай и Ад будут существовать вечно и никогда не исчезнут?

**ОТВЕТ.** Что касается Рая, то о нём Аллах Всевыніний сказал так:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что зимой Ад исторгает из себя холод, а летом — зной.

Аллах Всевышний также сказал:

﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي مَفَامٍ أَمِينِ ﴿ فِي جَنَّنْتِ وَعُمُونِ ﴿ بَلْبَسُونَ مِن سُندُسِ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَقَنبِلِينَ ﴿ كَنْلِكَ وَنَقَجَنْهُم بِحُورٍ عِينِ ﴿ يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَنَكِمَهَ وَ عَامِنِينَ ﴿ لَابَدُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلْأُولَ ۖ وَوَقَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْمَتَحِيدِ ﴾

«Поистине, богобоязненные (окажутся) в безопасном месте, © среди Садов и источников, ⊕ (и) станут облачаться в тончайшие шелка и парчу, находясь друг против друга. ⊕ Так (будет)! И Мы дадим им в жёны гурий³. ⊕ В Раю (смогут) потребовать они любых плодов, пользуясь (полной) безопасностью. ⊕ в нём не вкусят они смерти помимо смерти первой, и Он защитит их от мук Ада. В дым. 51–56.

И можно было бы привести другие аяты, являющиеся указанием на это.

Таким образом, Всевышний поведал о вечности Рая, о вечности жизни его обитателей, о том, что жизнь эта не прекратится, а также о том, что они не покинут Рай.

То же самое касается и Ада, о котором Всевышний, в частности, сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В данном случае речь идёт о райских плодах, которые никогда не закончатся и в которых не будет отказа никому из обитателей Рая.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду удел, дарованный Аллахом обитателям Рая.

<sup>3</sup> Имеются в виду большеглазые, черноокие и белокожие девы.

«празве что (поведёт Оп их) путём (, ведущим в) Ад, в котором они (остапутся) навечно...» женщины, 169.

«Поистине, Аллах проклял певерных и уготовал для них адское пламя, ○ в котором они пребудут вечно. Не найдут они ни покровителя, ни помощника...» Сонмы, 64-65.

### ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ منارَجَهَنَّ مَخْلِدِينَ فِيهَ آلَبَدًّا ﴾

«А для тех, кто ослушается Аллаха и посланника Его, (уготовано) пламя Ада, в котором они останутся навечно. Джинны, 23.

«на они не выйдут из Огня!» (وَمَاهُم بِخَرْجِينَ مِنَ ٱلنَّادِ ﴾ («Корова, 167.

(Не будет для них послаблений, и охватит пх там отчаяние.) украшения, 75.

## ﴿ لَا يُقْمَىٰ مَلَتِهِمْ فَيَمُوتُوا وَلَا يُحْفَقُ مَنْهُ مِنْ عَذَابِهَا ﴾

«С ними там не покончат так, чтобы они умерли, и не будут облегчены для них муки (Ада). В Создатель, 36.

Аллах Всевышний также сказал:

# ﴿ إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبُّهُ مُحْدِمِ مَا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِهَ وَلَا يَعْيَن ﴾

«Поистине, для того, кто явится к Господу своему как грешник, (уготован) Ад, в котором не (сможет) он ни умереть, ни жить. 1) таха. 74.

В этих и подобных им аятах Всевынний поведал нам о том, что обитатели Ада, которые заслуживают его, для которых он был создан и которые были созданы для него, останутся в нём навечно. И Всевынний отверг возможность того, что они покинут его, сказав:

«؛ Корова, 167 из Огня و وَمَاهُم بِخَرْجِينَ مِنَ النَّادِ ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: смерть не освободит их от мучений и жизнь никогда не будет им в радость.

И Он отверг возможность того, что мучения их прекратятся, сказав:

Как отверг Он и возможность того, что они умрут, сказав:

«Поистине, для того, кто явится к Господу своему как грешник, (уготован) Ад, в котором не (сможет) он ни умереть, ни жить.»

Что же касается пророка, то сообщается, что он сказал:

(Что же до обитателей Ада, которые заслуживают его, то, поистине, они не умрут в нём (, по) и жить не будут.)

Муслим, Ахмад и Ибн Маджа (часть длинного хадиса).

Сообщается также, что пророк, дом, сказал:

﴿إِذَا صَارَ أَهَلُ الْجَنَةِ إِلَىَ الْجَنَةِ, وَصَارَ أَهْلُ النَّارِ إِلَــــــــــــَ النَّــــارِ، جــــيءَ بِالْمَوْتِ حَتَى يُجْعَلَ بَيْنَ الْجَنَةِ وَالنَّارِ. ثُمَّ يُذْبُحُ. ثُمَّ يَنَادي مُنَاد: يَا أَهْــلَ الْجَنَةِ لاَ مَوْتَ ، يَا أَهْلَ النَّارِ لاَ مَوْتَ، فَيَرْدُادُ أَهْلُ الْجَنَّةِ فَرَحُــــا إلَـــــَ فَرَحِهِمْ ﴾ فَرَحِهِمْ . وَيَرْدَادُ أَهْلُ النَّارِ حُرْنَا إلَى حُرْنِهِمْ ﴾

(Когда обитатели Рая окажутся в Раю, а обитатели Ада — в Аду, будет приведена смерть, которую поместят между Раем и Адом, после чего её зарежут, а потом глашатай возвестит: «О обитатели Рая, смерти (больше) нет! О обитатели Ада, смерти (больше) нет!», — и тогда к радости обитателей Рая добавится (повая) радость, а к скорби обитателей Ада добавится (повая) скорбь (п каждый навечно останется там, где он будет).)

В другой версии этого хадиса сообщается также, что, сказав это, посланник Аллаха, добу, прочитал следующий аят:

# ﴿ وَأَنذِ دُهُمْ يَوْمَ ٱلْمُسْرَةِ إِنْفُينِي ٱلْأَمْرُ وَهُمْ فِ عَفْلَةِ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾

«И предупреди их о Дне скорби¹, когда всё будет решено², (ведь) они беспечны и они не веруют!»³ Аль, Бухари и Муслим.

И есть также и другие хадисы, в которых говорится об этом.

BOIIPOC 124. Какие указания существуют на то, что в мире вечном верующие увидят своего Всеблагого и Всевышнего Господа?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

﴿ وُجُوهٌ يَوْمِهِ لِمَا أَضِرَةً ١ إِلَى رَبِّهَا فَاظِرَةً ﴾

Инца в тот День будут спять ○ и на Господа своего взирать...)

Воскресение, 23.

﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُسْتَىٰ وَزِيَادَةً ﴾

«Тем, которые совершали благие дела, — благое и с придачей.... В дунус, 26.

Что же касается неверных, то о них Аллах Всевышний сказал так:

# ﴿ كُلَّ إِنَّهُمْ عَن رَّبِهِمْ يَوْمَ لِلْكَحْجُونُونَ ﴾

«Вовсе нет! Поистине, в День тот они окажутся отделёнными от своего Господа...» объешивающие, 15.

Но если враги Аллаха окажутся отделёнными от Него, то не будут отделены те, кто к Нему близок.

Передают, что Джарир Бин Абдуллах, да будет доволен им Аллах, сказал:

Однажды, когда мы находились вместе с пророком,
 в четырнадцатую ночь месяца, он посмотрел на полную лупу и сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что День Воскресения станет Днём всеобщей скорби, так как грешники будут жалеть о совершённых ими грехах, а праведники пожалеют о том, что не совершили хорошего больше.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: когда закончится расчёт и свитки с записями добрых и дурных дел людей будут свёрнуты.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См.: «Марйам», 39.

﴿إِنَّكُمْ سَتَرَوْنَ رَبَّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ هَذَا الْقَمَرَ، لاَ تُضَامَونَ فِي رُوْيَتِهِ. فَسِإِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ لاَ تُغْلَبُوا عَلَى صَلاّةٍ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْسِل غُرُوبِسَهَا فَافْعَلُوا﴾

(Поистине, вы увидите Господа вашего, как видите эту луну, и не будете вы обижены в том, что касается лицезрения  $Ero!\ H$  если сможете вы добиться того, чтобы, несмотря ни на что!, совершать молитвы перед восходом солнца и перед закатом  $ero^2$ , то совершайте (их).)

Аль-Бухари и Муслим.

Слова пророка, (как видите это), иными словами, (как видите эту луну), означают, что одно видение уподобляется другому, но это не означает, что один объект наблюдения уподобляется другому. То же самое относится и к словам пророка, (казавшего:

(Когда Аллах решает что-нибудь на небе, ангелы хлопают крыльями выражая покорность сказанному Им (, и при этом раздаётся звук), будто цепью проводят по камню.)

В данном случае одно слушание уподобляется другому, но воспринимаемое на слух в первом и во втором случае друг другу не уподобляется, поскольку Аллах выше того, чтобы уподоблять Его сущность или Его атрибуты чему-либо сотворённому, что же касается пророка, то невозможно даже представить себе, что его слова имеют отношение к уподоблению, ведь он больше всех людей знал об Аллахе Всемогущем и Великом.

А в хадисе, передаваемом со слов Сухайба, да будет доволен им Аллах, сообщается, что однажды пророк, доказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В данном случае подразумеваются сон или какие-нибудь мирские дела, которые можно отложить, не нанося никакого ущерба жизненным интересам человека.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеются в виду утренняя (фаджр) и послеполуденная (*'аср*) молитвы.

(И будет снят покров и не получат они дара более желанного для них, чем (возможность) взирать на их Всемогущего и Великого Господа), — после чего он прочитал нижеследующий аят:

На это же недвусмысленно указывает многие достоверные хадисы. Что же касается отвергающего это, то он не верит ни в Коран, ни в то, с чем Аллах направлял к людям Своих посланников, и такой человек относится к числу тех, о ком Аллах Всевышний сказал:

«Вовсе нет! Поистине, в День тот они окажутся отделёнными<sup>4</sup> от своего Господа.... № 06вешивающие. 15.

Мы же молим Аллаха Всевышнего о прощении и избавлении от подобного, а также о том, чтобы Он даровал нам возможность насладиться взором на Его лик, аминь.

BOIIPOC 125. Что является указанием на (обязательность) веры в заступничество (*шафа'а*), кто станет заступником, кто получит право на заступничество и когда это будет?

ОТВЕТ. Аллах Всемогущий и Великий говорит о заступничестве во многих аятах Своей Книги, связывая его с целым рядом пепременных условий. Так, например, Всевышний поведал нам о том, что всем имеющим отношение к этому за-

<sup>1</sup> Имеется в виду Рай.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Речь идёт о возможности взирать на Аллаха Всевышнего.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См.: «Йунус», 26.

<sup>4</sup> Имеется в виду, что они не смогут увидеть Аллаха.

ступпичеству станет распоряжаться только Оп Сам и больше никто другой.

Аллах Всевышний сказал:

Скажи: «Заступничество всецело принадлежит Аллаху». Толпы, 44.

Если говорить о том, когда заступничество будет иметь место, то об этом Всемогущий и Великий поведал нам, что это случится только с Его позволения.

Аллах Всевышний сказал:

...Кто заступится пред Ним, пначе как وَمَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِالْوَنِومَ اللَّهِ عِندُهُ وَ إِلَّا بِالْوَنِومَ اللَّهِ عِندُهُ وَ اللَّهُ عِندُهُ وَ اللَّهِ عِندُهُ وَ اللّهِ عِندُهُ وَ اللَّهِ عِندُهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

Не (появится) заступник пначе как с Его позволения.) мунус, 3.

﴿ وَكُمْ مِن مَّلَكٍ فِي ٱلسَّمَوَ تِ لَا تُغْفِ شَفَعَتُهُمْ شَيِّعًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَذَ اللّهُ لِمن يَشَالُهُ وَمَرْضَى ﴾

«Сколь много в небесах ангелов, заступничество которых принесёт пользу только после того, как Аллах позволит заступиться, кому пожелает, (за тех, кем) Он будет доволен! В звездв, 26.

# ﴿ وَلَا لَنَفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِكَ لَهُ ﴾

«...и не принесёт пользы заступничество пред Ним, кроме (заступничества) того, кому Он позволит. Саба, 23.

Что же касается вопроса о том, кому будет позволено обратиться к Аллаху со словами заступничества, то Всевышний поведал нам не только о возможности этого лишь с Его позволения, но и о том, что Он не позволит сделать это никому, кроме близких к Нему избранных.

## ﴿ لَا يَتَكُلُّمُونَ إِلَّا مَنَّ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ وَقَالَ مَوَابًا ﴾

«Не заговорит никто за исключением тех, кому позволит Милостивый, и скажет он истину. ▶ Весть, 38.

﴿ لَا يَمْلِكُونَ الشَّفَعَةَ إِلَّا مَنِ أَنْخَذَ عِندَ ٱلرَّحْنَنِ عَهْدًا ﴾

€...(и) не (смогут) они¹ заступиться (ни за кого), кроме давших пред Милостивым обет.²
№ Мардам. 87.

Что касается тех, за кого можно будет заступиться, то Аллах поведал нам, что позволит Он заступаться лишь за тех, кем Он будет доволен.

...а (смогут) заступиться они только за тех, кем будет доволен Аллах...)
пророки, 28.

# ﴿ يَوْمَهِ لِرَّلَانَفَعُ ٱلشَّفَعَةُ إِلَّا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ وَرَضَى لَهُ مَوْلًا ﴾

«В тот День бесполезным окажется (любое) заступничество, кроме (заступничества) тех, которым Милостивый позволит и словами которых Он останется доволен.» Таха, 109.

Но Он, слава Ему, будет доволен только исповедующими единобожие и искрепними людьми, а обо всех прочих Аллах Всевышций сказал:

# ﴿مَالِلظَّائِلِينِ مِنْ جَيدِ وَلَا شَفِيعِ يُعَلَّاعُ ﴾

«Не будет у несправедливых (в тот Депь) ни близкого друга, ни заступника (, к которому могли бы) прислушаться. ▶

Прощающий, 18.

И Аллах Всевышний также поведал, что в День Воскресения они будут говорить:

سи нет у нас ни заступников, 🗘 ни преданного друга! 🗪 поэты, 100-101.

Алах Всевышний также сказал:

Не принесёт им пользы заступничество заступников.) завернувшийся, 48.

Если же говорить о пророке, то он поведал нам, что ему было даровано право заступничества, как поведал он нам и о том, что он придёт к престолу Аллаха, совершит около

<sup>1</sup> Здесь имеются в виду богобоязненные из числа близких к Аллаху.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: богобоязненные смогут заступиться только за тех, кто уверовал в Аллаха и последовал за Его посланниками, принеся свидетельство единобожия и оставшись верным ему в силу того, что они поверили обещанию Аллаха вознаградить их за это.

него земной поклон и воздаст Аллаху хвалу такими словами, которым Аллах научит его, и он не станет заступаться ни за кого до тех пор, пока ему не будет сказано:

(Подними голову и проси — будет даровано тебе (то, о чём ты попросипть), и говори — будет услышано (то, что ты скажепть), и заступайся — будет даровано тебе (право) заступничества.)

Аль-Бухари, Муслим и другие (часть длинного хадиса).

Кроме того, пророк, сообщил, что ему будет предоставлено право заступничества не за всех ослушников из числа исповедующих единобожие сразу.

Он сказал:

(Установит Он для меня определённый предел, а потом введёт их в Рай), — после чего указал, что снова вернётся и склонится в земном поклоне пред Аллахом, а Он снова установит для него определённый предел и так далее, о чём говорится в хадисе о заступничестве.

Сообщается, что Лбу Хурайра, да будет доволен им Аллах, спросил пророка, «Кто станет счастливейшим из людей благодаря твоему заступничеству?» Он ответил:

(Тот, кто от чистого сердца скажет: «Нет бога, кроме Аллаха».)
Аль-Бухари и Ахмад.

ВОПРОС 126. Сколько насчитывается видов заступничества и какой из них станет величайшим?

**ОТВЕТ.** 1. Величайшим станет заступничество в День Воскресения, когда люди будут стоять на месте ( $маукы \phi$ ) в ожидании окончательного решения, которое Аллах примет о Своих рабах. Право такого заступничества будет предоставлено только нашему пророку Мухаммаду, и это — то самое достохвальное место (aль-макаму-nь-махму $\partial$ ), которое

<sup>1</sup> Часть длинного хадиса, приводимого аль-Бухари и Муслимом.

было обещано ему Всемогущим и Великим Аллахом, о чём Он сказал так:

(ْعَسَىٰٓ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكُمُقَامَاعُمُودُا

€...и Господь твой приведёт тебя к месту достохвальному.

Ночное путешествие, 79.

Здесь имеется в виду то, что когда людям станет невмоготу и дальше находиться на этом месте, и пребывание их там затянется, и волнение их усилится, и они погрузятся в свой собственный пот настолько, что им станет трудно дышать, опи станут искать заступничества, желая того, чтобы Аллах принял о них окончательное решение. И они сначала обратятся к Адаму, потом — к Иуху, потом — к Ибрахиму, потом — к Мусе, потом — к Исе, сыну Марйам, и каждый из них скажет: «Я сам, я сам!», — и это будет продолжаться до тех пор, пока они не придут к нашему пророку Мухаммаду, который скажет, что он готов обратиться с просьбой о заступничестве, 2 о чём подробно говорится в хадисах, приводимых в обоих «Сахихах», а также и в других источниках.

- 2. Заступничество, которое выразится в мольбе о том, чтобы врата Рая были открыты. Первым, кто откроет их, станет наш пророк Мухаммад, первой общиной, которая войдёт туда, станет его община.
- 3. Заступничество за тех, кого Аллах велит ввергнуть в Ад, чтобы они не оказались там.
- 4. Заступничество за тех исповедовавших религию единобожия людей, которые окажутся в Аду. Оно выразится в мольбе о том, чтобы их вывели оттуда, после чего они будут выведены из Ада обгоревшими и подобными углю, а затем их бросят в реку жизни, и они станут расти подобно тому, как прорастает семя, подхватываемое потоком.
- 5. Заступпичество, целью которого станет возвышение степени тех, кто понадёт в Рай. В трёх последних случаях заступаться перед Аллахом за людей будет позволено не только нашему пророку, , , но здесь он будет первым, а за ним последуют другие пророки, ангелы, угодники (аулийа') и малолетние дети, умершие прежде своих родителей (афрат),

<sup>1</sup> То есть: я сам нуждаюсь в заступничестве.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари, Муслим и другие.

после чего Аллах Всевышний по милости Своей выведет из Огня бесчисленное множество людей и введёт их в Рай.

Этот хадис приводит также и аль-Бухари. В нём сообщается, что посланник Аллаха, добод, сказал:

(Может быть, моё заступничество в День Воскресения принесёт ему пользу, и он будет помещён в верхний слой Огня, который будет доходить ему (только) до пяток и от которого станет кипеть его мозг.) Сообщается, что пророк,

﴿ لاَ تَزَالُ جَهَنَمُ يُلْقَىَ فِيهَا وَتَقُولُ: هَلْ مِنْ مَزِيدٍ. حَتَى يَضَعَ رَبَ الْعِــزَةِ فِيهَا قَدَمَهُ، فَيَنْزُوي بَعْضُهَا إِلَى بَعْض وَتَقُـــولُ: قَــطْ قَــطْ، بِعِزتــكَ وَكَرَمِكَ، وَلاَ يَزَالُ فِي الْجَنَةِ فَضَلَّ حَتَّى يُنْشِيءَ اللّهُ لَهَا خَلْقاً، فَيُسْكِنَهُمْ فَصَلَّ الْجَنَةِ ﴾

(Не перестанут бросать (людей) в Ад и (не пререстанет) он говорить: «Будет ли добавка?», — до тех пор, пока Господь славы не наступит на него Своей ногой, и тогда одна его часть войдёт в другую, и он скажет: «Довольно, довольно, клянусь славой Твоей и щедростью Твоей!» А в Раю будет продолжать оставаться свободное место до тех пор, пока Аллах не создаст для него (повых) людей, которых Он поселит на это место.)

ВОПРОС 127. Сможет ли кто-нибудь войти в Рай или спастись от Ада благодаря своим делам?

**ОТВЕТ.** Сообщается, что однажды посланник Аллаха, казал:

(Приближайтесь<sup>1</sup>, старайтесь придерживаться правильного и знайте, что никогда не спастись никому из вас благодаря делам его.) (Люди) спросили: «И даже тебе, о посланник Аллаха?» Он сказал: (В том числе и мне, если только Аллах не проявит по отношению ко мне милосердие и не окажет милость.)

В другой версии этого хадиса сообщается, что когда пророк, жама, сказал:

(Старайтесь придерживаться правильного, приближайтесь, радуйтесь (и знайте, что), поистине, никого дела его не введут в Рай), — (люди) спросили: «Даже и тебя, о посланник Аллаха?» Он ответил: (И меня, если только Аллах не проявит по отношению ко мне милосердие, и знайте, что больше всего Аллах любит те дела, которые совершаются наиболее постоянно, даже если их и будет немного.)

ВОПРОС 128. Как совмещается вышеупомянутый хадис со словами Всевышнего:

«И обратятся к ним: «Вот Сад, который был дан вам в наследство за то, что ( $\delta u$ -,u) вы делали».  $\mathbb{P}^2$ ?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что в делах поклонения следует стараться держаться как можно ближе к золотой середине и не пытаться делать то, что тебе не под силу, так как за этим неизбежно последует спад, и человек станет делать меньше, чем прежде, или вообще перестанет делать что бы то ни было.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См.: «Преграды», 43.

ОТВЕТ. Хвала Аллаху, между этим хадисом и словами Всевышнего нет никаких противоречий. Дело в том, что подтверждающий предлог «би», использованный в данном аяте, указывает на причинность, ведь именно праведные дела станут причиной того, что человек окажется в Раю, а без них это будет невозможно, ведь следствие существует только в силу существования причины.

Что же касается хадиса, то в нём отрицается, что предлог «би» является показателем оценки, поскольку даже если раб Аллаха проживёт до скончания веков и всё это время он будет поститься днём, молиться по ночам и не совершит ни единого греха, то и тогда все его дела не уравновесят собой и одной сотой части наименьшей из числа явных и тайных милостей, оказанных ему Аллахом, но как же в таком случае они могут послужить платой за вход в Рай?

(Господь мой, прости и помилуй. (ведь) Ты — лучший из милостивых! Верующие, 118.

ВОПРОС 129. Что является указанием на обязательность веры в предопределённость в целом?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

﴿A веление Аллаха предопределено² ﴿ وَكَانَأَمْرُ ٱللَّهِ وَلَا مُنَّالًا اللَّهِ وَلَا كَانَأُمْرُ ٱللَّهِ وَلَا كَانَا مُرَّاللَّهِ وَلَا كَالْكُولُولُ اللَّهِ وَلَا كَانَا مُرَّاللَّهِ وَلَا كُلَّا مُلْكُولُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَلَا لَا يَعْمُونُوا لَلْمُولِقُولًا ﴾

..чтобы Аллах сверинл дело решённое...) добыча, 42.

(A веление Аллаха будет выполнено (непременно). Сонны, 37.

﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةِ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهُ وَمَن يُوْمِنُ مِا لَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ رَّا

«Любое бедствие поражает лишь по соизволению Аллаха, а сердце того, кто верует в Аллаха, Он направит на правильный путь. Взаимный обман, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Значение этих слов в том, что в полном смысле слова Милостивым является один лишь Аллах Всевышний.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду, что веление Аллаха неизбежно осуществится.

### ﴿ وَمَا آصَكُمْ يَوْمُ الْتَقَى ٱلْجَمَعَانِ فَيِا ذِنِ ٱللَّهِ ﴾

«А то, что постигло вас, когда встретились две рати (, случилось) с дозволения Аллаха...» Семейство Имрана. 166.

Аллах Всевышний также сказал:

€...п порадуй терпеливых, ⊕ которые говорят, когда их постигает несчастье: «Поистине, мы (припадлежим) Аллаху и, поистине, к Нему (мы) вернёмся». ⊕ На таких (писходят) благословения Господа их и милость, и это они следуют правильным путём.)
Корова, 155–157.

Примером могут служить и другие аяты.

А в хадисе о вопросах Джибрила сообщается, что посланник Аллаха, , сказал:

Аль-Бухари, Муслим, Абу Дауд, Ибн Маджа и ан-Насаи (часть длинного хадиса).

Сообщается также, что пророк, даж, сказал:

(И знай, что постигшее тебя не могло обойти тебя стороной, а то, что обошло тебя стороной, не могло случиться с тобой.)

Абу Дауд, Ибн Маджа и Ахмад.

Сообщается также, что пророк, дом, сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здесь речь идёт о битве при Ухуде (625 год), в которой мусульмане потерпели поражение.

(...а если постигнет тебя что-либо, не говори: «Если бы сделал я то-то и то-то, это не постигло бы меня!», — но говори: «Это предопределено Аллахом, и Он сделал, что пожелал».)

Сообщается также, что пророк, дазал:

(Всё предопределено, в том числе неспособность и сообразительность.)

Муслим, Ахмад и Малик.

Примером могут служить и другие хадисы.

ВОПРОС 130. На сколько ступеней подразделяется вера в предопределение?

**ОТВЕТ.** Вера в предопределение подразделяется на четыре ступени.

- 1. Вера в то, что знание Аллаха объемлет собой всё, и ничто, будь оно весом даже с пылинку не может ускользнуть от Пего пи на небесах, ни на земле, что Всевышний знал обо всех Своих творениях ещё до того, как Он сотворил их, и что Он заранее знал о том, каков будет их удел и их срок, и знал о том, что они будут говорить и что будут делать, и знал об их движении и покое, и знал обо всех их явных и тайных проявлениях и знал о том, кто из них попадёт в Рай, а кто окажется в Аду.
- 2. Вера в то, что всё это было записано, иначе говоря, в то, что Всевышний записал всё, о существовании чего Он знал заранее, что включает в себя веру в существование Сохраняемой Скрижали (аль-Ляуху-ль-Махфуз) и веру в калям.<sup>2</sup>
- 3. Вера во всепроникающую волю Аллаха и в Его всемогущество как в неотделимые друг от друга вещи, если говорить о том, что уже было и что обязательно будет, и как в то, что не является таковым, если говорить о том, чего не было и что не существует. Таким образом, то, чего желает Аллах Всевышний, пеизбежно появляется в силу Его могущества,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Небесный прототип всех Священных Писаний, где записаны все судьбы мира.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Араб. калям — перо, которым были сделаны записи в Сохраняемой Скрижали.

если же говорить о том, чего Аллах Всевышний не желает, то это не возникает, поскольку нет на это воли Аллаха, но не потому, что Аллах неспособен сделать это, ибо Всемогущий и Великий превыше этого.

Аллах Всевышний сказал:

«А Аллаха ничто не (может) сделать бессильным ни на небесах, ни на земле¹, ведь Он — Знающий, Могущественный.»

Создатель, 44.

4. Вера в то, что Аллах Всевышний является Создателем всего, в то, что нет ни на небесах, ни на земле, ни между ними ни одной пылинки, Создателем которой не являлся бы Аллах, и вера в то, что Он является Создателем действий и бездействия всего. Слава Ему, нет иного создателя и господа, кроме Hero!

ВОПРОС 131. Что может служить указанием на первую ступень, которой является вера в знание?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Он — Аллах, помимо которого нет иного бога, Знающий сокрытое и явное. ▶ Собрание, 22.

سبтобы вы знали, что Аллах всё объял (Своим) знанием.) Развод, 12.

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَقِي لَتَأْتِينَكُمْ عَلِمِ ٱلْغَيْبُ لَا يَعْزُبُ عَنَهُ مِثْقَالُ ذَرَّةِ فِ ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا أَصْفَكُم مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبُرُ إِلَّا فِي صَنَا كَتَبْ شُهِينِ ﴾

«И сказали те, кто не уверовал: «Не настанет для нас Час (этот)!» Скажи: «Нет, клянусь Господом моим, Ведающим о сокро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Имеется в виду, что если Аллах пожелает сделать что-нибудь, то никто не сможет воспрепятствовать Его воле.

венном, обязательно настанет для вас Час (этот)! Не укрывается от Него ничто даже весом с пылинку ни в небесах, ни на земле. И нет ничего такого, что было бы меньше или больше этого, чего не было бы в Писании ясном...»

اً У него ключи к сокрытому! Знает وَعِن دَمُمَفَاتِحُ الْفَيْبِ لَا يَعْلَمُهُمَّ إِلَّاهُو ﴾ о них только Он в о них только Он. скот. 59.

(Аллах лучше всех знает, куда по-местить Своё послание.) Скот, 124.

#### ﴿ إِنَّدَيَّكَ هُوَ أَعْلَمُهِ مَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ الْمُهُ تَدِينَ ﴾

«Поистине, Господь твой лучше всех знает о тех, кто сбился с пути Его, и Он лучше всех знает о следующих правильным путём. Калям. 7.

#### ﴿ أَوَ لَتُسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُودِ ٱلْعَلَيمِينَ ﴾

**Фазве Аллах не знает о том, что (скрыто) в сердцах (обита**телей) миров, лучше всех? В паук. 10.

«И вот сказал Господь твой ангелам: «Я назначу на земле наместника». Они сказали: «Неужели сделаешь Ты (наместником) на земле того, кто станет на ней грешить<sup>2</sup> и проливать кровь, тогда как мы воздаём Тебе хвалу и чтим Тебя свято<sup>3</sup>?!» Он сказал: «Поистине, Я знаю то, что вам неведомо». Э

Аллах Всевышний также сказал:

﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكُرُهُوا شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لُكُمْ وَعَسَىٰ أَن تُحِبُّوا شَيْعًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يُعَلَّمُ وَأَنشُمْ لَاتَّعْلَمُوكَ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Араб. *гай*б — имеется в виду всё то, что известно одному лишь Аллаху и что Он может открыть, кому пожелает.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> В частности, здесь имеется в виду, что люди станут впадать в великий грех многобожия.

<sup>3</sup> То есть: не допускаем по отношению к Тебе ничего такого, что не соответствовало бы высоте Твоего положения.

«Но, возможно, будет вам ненавистно то, что является для вас благом, и, возможно, полюбите вы то, что является для вас злом: Аллах знает (об этом), а вы не знаете. В корова. 216.

Сообщается, что один человек спросил пророка, «О посланник Аллаха, можно ли отличить тех, кто окажется в Раю, от тех, кто попадёт в Ад?» Он ответил: (Да.) (Человек) спросил: «Так зачем же они (стараются) совершать (благие) дела?» Пророк, дах, сказал:

(Каждый будет делать то, ради чего он был создан (или: ...то, что для него было облегчено $^1$ ).)

Сообщается, что однажды пророка, , спросили о детях многобожников<sup>2</sup>, на что он ответил:

(Аллах лучше знает о том, что бы они стали делать.) Аль-Бухари и Муслим.

Сообщается также, что посланник Аллаха, дик, сказал:

(Поистине Аллах создал (одпих) людей для Рая, создав<sup>3</sup> их для него ещё в то время, когда они находились в чреслах своих отцов, и создал других для Огня, создав их для него ещё в то время, когда они находились в чреслах своих отцов.)

Муслим, Абу Двуд и Ахмад.

Сообщается также, что об этом посланник Аллаха, сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Иными словами, каждый будет находить для себя лёгкими такие дела, совершение которых в конце концов приведёт его к тому месту, что было предопределено ему Аллахом изначально.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду вопрос о том, в Рай или в Ад попадут дети многобожников, которые умерли в раннем возрасте, не успев совершить ни хороших, ни плохих дел.

<sup>3</sup> То есть: предопределив, что эти люди попадут в Рай.

﴿ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَعْمَلُ عَمَلَ أَهْلِ الْجَنَّةِ فِيمَا يَبْدُو لِلنَّاسِ وَهُـوَ مِـنَ أَهْـلِ النَّارِ، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَعْمَلُ عَمَلَ أَهْلِ النَّارِ فِيمَا يَبْدُو لِلنَّاسِ وَهُوَ مِنْ أَهْـلِ النَّارِ فِيمَا يَبْدُو لِلنَّاسِ وَهُوَ مِنْ أَهْـلِ الْدَادِ، فَيمَا يَبْدُو لِلنَّاسِ وَهُوَ مِنْ أَهْـلِ النَّارِ فِيمَا يَبْدُو لِلنَّاسِ وَهُوَ مِنْ أَهْـلِ الْدَادِ فَيمَا يَبْدُو لِلنَّاسِ وَهُوَ مِنْ أَهْـلِ النَّارِ فَيمَا يَبْدُو لِلنَّاسِ وَهُو مِنْ أَهْـلِ

(Поистине, может человек совершать то, что людям покажется делами обитателей Рая<sup>1</sup>, тогда как (на самом деле) будет он из тех, кто окажется в Аду, и, поистине, может человек совершать то, что людям покажется делами обитателей Ада, тогда как (на самом деле) будет он из тех, кто окажется в Раю.)

Сообщается также, что об этом посланник Аллаха, однажды сказал:

(Нет среди вас такого, о ком неизвестно было бы, какое место он займёт в Раю или в Огне.) (Люди) спросили: «О послапник Аллаха, так зачем же нам (стараться) делать (благие дела)? Не лучше ли положиться на это?» Он сказал:

(Нет, действуйте, ибо каждому облегчается (совершение) того, ради чего он был создан), — после чего прочитал следующие аяты:

«Что касается того, кто отдавал², и был богобоязненным  $\bigcirc$  и признавал наплучшее $^3$ ,  $\bigcirc$  то Мы облегчим ему (путь) к легчай-

То есть: такими делами, наградой за которые послужит для него Рай.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду: отдавал должное в широком смысле слова, иначе говоря, выполнял веления Аллаха, как относительно материальных затрат (выплата закята, помощь неимущим и т.д.), так и относительно всех иных форм поклонения Ему.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> То есть: верил в истинность свидетельства о том, что нет бога, кроме Аллаха и в то, что он получит воздаяние, обещанное Аллахом тем, кто верил в это и совершал благие дела.

шему¹.  $\bigcirc$  А тому, кто скупился², и обходился³,  $\bigcirc$  и считал ложью наилучшее,  $\bigcirc$  Мы облегчим путь к тягчайшему⁴.  $\triangleright$ 

Аль-Бухари и Муслим.

Указанием на это могут служить и другие хадисы.

BOHPOC 132. Что может служить указанием на вторую ступень, которой является вера в то, что предопределённое было записано Аллахом?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

А относительно спора Мусы с фараоном Всевышний сказал следующее:

€(Фараоп) сказал: «А каково же положение первых поколений?» в С (Муса) сказал: «Знает о них Господь мой (, и это записано) в Книге. Не ошибается Господь мой и не забывает». В таха, 51-52.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Речь идёт об облегчении положения человека в целом, а также об облегчении для него возможности совершения всего благого и отказа от всего дурного, что приведёт его в Рай.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: не расходовал во благо себе и другим того, чем наделил его Аллах, и не поклонялся Аллаху должным образом.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Иначе говоря, считал, что не нуждается в благодеяниях Аллаха и вполне обойдётся земными благами.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Имеется в виду, что Аллах затруднит для него совершение всего благого и облегчит для него путь ко всему дурному, что в конце концов приведёт такого человека в Ад.

<sup>5</sup> См.: «Ночь», 5-10.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Имеется в виду либо Сохраняемая Скрижаль, либо Книги с записями всех дел людей.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Здесь имеется в виду, что это уже записано у Него на Сохраняемой Скрижали, на которой зафиксированы все судьбы мира.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Имеются в виду те люди, которые всю жизнь поклонялись разным идолам и не знали Единого Бога.

Аллах Всевышний также сказал:

«И не (может) самка ни зачать, ни разрешиться от бремени иначе как с Его ведома. Никому не даруется долгая жизнь и не укорачивается она без того, чтобы не было этого в Книге. Поистине, это для Аллаха легко! Э создатель. 11.

Указаниями на это служат также и другие аяты.

Что же касается пророка, жайжа, то сообщается, что он сказал:

(Нет такого человека, место которого в Раю или в Аду уже не было бы записано Аллахом, и записано также, счастливым он является или злосчастным.)

Аль-Бухари и Муслим.

В связи с этим сообщается также, что однажды Сурака Бин Малик Ибн Джу'шум, да будет доволен им Аллах, попросил пророка, «О посланник Аллаха, объясни нам (суть) нашей религии так, будто мы были созданы только сейчас. Сообразно чему мы будем (совершать) дела сегодия: сообразно тому, что уже записано и предопределено, или тому, что (только будет записано)?» Он сказал:

(Нет, сообразно тому, что уже записано и предопределено.) (Сурака) спросил: «Так зачем же тогда делать что-то<sup>1</sup>?» Тогда (пророк, (пророк, сказал:

(Действуйте, а каждому будет облегчено.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: зачем же делать то, что всё равно невозможно изменить и чего невозможно избежать.

В другой версии этого хадиса сообщается, что пророк, жазал:

Указаниями на это служат также и другие хадисы.

# ВОПРОС 133. Сколько видов предопределения входит в эту ступень?

**ОТВЕТ.** В эту ступень входит пять видов предопределения, и все они связаны со знаимем.

- 1. Ат-такдиру-ль-азали: предвечное предопределение, иначе говоря, запись всего, что произойдёт, за пятьдесят тысяч лет до создания небес и земли, когда Аллах создал калям<sup>1</sup>.
- 2. Ат-такдиру-ль-'умра: предопределение, связанное с жизнью каждого отдельнего человека и вмеющее отношение к договору. Аллах Всевышний сказал:

### (أَلَسَتُ بِرَيْكُمُّ ﴿Разве Я не Господь ваш? وَأَلَسَتُ بِرَيْكُمُّ ﴿ السَّتُ بِرَيْكُمُّ ﴾

- 3. Предопределение, которое также связано с жизнью в целом, по относится к тому моменту, когда семя помещается в утробу женщины.
- Предопределение, действие которого распространяется на предстоящий год и открывается ангелам в Почь предопределения<sup>3</sup>.
- 5. Предопределение, действие которого распространяется на каждый данный день и выражается в осуществлении его в конкретных обстоятельствах.

Ниже все эти вопросы раскрываются более подробно.

# BOПРОС 134. Что является указанием на предвечное предопределение (*ат-такдиру-ль-азали*)?

<sup>1</sup> Перо, которым были записаны в предвечности все судьбы сотворённого.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> С этими словами Аллах Всевышний обратился к потомству, извлечённому или же созданному Им из чресел детей Адама.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду извещение ангелов о том, что должно произойти в течение следующего года с тем или иным человеком. См.: «Дым», 4–5.

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Какая бы беда ни случилась на земле или с вами, это уже было в Книге¹ до того, как Мы сотворили это.» железо 22.

Что же касается пророка, по сообщается, что он сказал:

(Аллах записал судьбы Своих созданий за пятьдесят тысяч лет до создания небес и земли.)

Оп также сказал: (И Его престол покоился на воде.)
Ат-Тирмизи, Ахмад и Абу Дауд.

Сообщается также, что пророк, даже, сказал:

«Поистине, первым, что создал Аллах Всевышний, был калям², которому Он сказал: «Записывай!» (Калям) сказал: «Господь мой, что же мне записывать?» Сказал Он: «Записывай судьбы всего (сущего) вплоть до наступления Часа этого».)

Ат-Тирмизи, Ахмад и Абу Дауд.

Сообщается также, что пророк, "Алад», сказал:

(O Абу Хурайра, уже записано всё то, что случится с тобой.)

Aль-Бухари и Ахмад.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду Сохраняемая Скрижаль (аль-Ляуху-ль-Махфуз).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ́ раб. *калям* — перо, которым все судьбы мира ещё до его сотворения были записаны на Сохраняемой Скрижали.

ВОПРОС 135. Что является указанием на предопределение, связанное с жизнью в целом (*ат-такдиру-ль-'умри*) и имсющее отношение ко дню заключения договора?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«И вот Господь твой извлёк из сынов Адама, из чресел их, их потомство и взял с них свидетельство о них самих (, спросив): «Разве Я не Господь ваш?» Они сказали: «Да, мы свидетельствуем».»

Передают со слов Исхака Ибн Рахавийи, да будет доволен им Аллах, что какой-то человек обратился к пророку, вопросом: «О посланник Аллаха, совершаются ли дела (самими людьми) или очи были давно предрешены?» Он ответил:

«Поистине, когда Аллах Всевышний извлёк потомство Адама из его чресел, Он заставил их принести свидетельство о самих себе, а потом взял их в Свои руки и сказал: «Эти — для Рая, а эти — для Ада», — и тем, кто попадёт в Рай, будет облегчено совершение дел обитателей Рая, тем же, кто попадёт в Ад, будет облегчено совершение дел обитателей Ада.

Ат-Тирмизи приводит хадис, в котором сообщается, что Абдуллах Бин Амр, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал:

— (Однажды) к нам вышел посланник Аллаха, державший в своих руках две книги, и спросил:

Мы ответили: «Нет, о посланник Аллаха, если только ты не поведаешь нам». Тогда о той книге, что была у него в правой руке, он сказал:

(Это — Книга от Господа миров, в которую были занесены имена обитателей Рая, и имена их отцов и названия их племён, и были они перечислены там до последнего и теперь уже никогда количество их не увеличится и не уменьшится.

А потом он сказал о той книге, что была у него в левой руке:

(Это — Книга от Господа миров, в которую были занесены имена обитателей Ада, и имена их отцов и названия их племён, и были они перечислены там до последнего и теперь уже никогда количество их не увеличится и не уменьшится.)

(Услышав эти слова,) его сподвижники спросили: «О посланник Аллаха, если всё уже решено, зачем же тогда (стараться) совершать (благие) дела?!» Он сказал:

(Старайтесь придерживаться правильного и приближайтесь¹, ибо, поистине, тот, кто попадёт в Рай, в конце концов станет совершать дела обитателей Рая, что бы он ни делал раньше, а тот, кто окажется в Аду, в конце концов станет совершать дела обитателей Ада, что бы он ни делал раньше.)

¹ См. примечание к вопросу № 127.

А потом посланник Аллаха, сделал знак руками и отбросил их<sup>1</sup>, после чего сказал:

(Господь ваш уже решил (судьбы) рабов (Своих): часть (их) попадёт в Рай, а часть — в Ад».

 $\Lambda$ т-Тирмизи, передавший этот хадис, сказал: «Этот хадис является хорошим, достоверным и неизвестным $^2$ ».

ВОПРОС 136. Что является указанием на предопределение, связанное со всей жизнью человека в целом и имеющее отношение к первым этапам пребывания семени в утробе?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

Он лучше всех знает вас, когда сотворил вас из земли и когда были вы зародышами во чревах матерей ваших. Не обеляйте же<sup>3</sup> самих себя, ибо Он лучше всех знает о том, кто является благочестивым. В звезда. 32.

Что же касается пророка, до сообщается, что он сказал:

﴿إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمَّهِ أَرْبَعِينَ يَوْماً. ثُمَّ يَكُونُ فِي ذَلِكَ مَضْغَةٌ مِثْلَ ذَلِكَ. ثُمّ يَكُونُ فِي ذَلِكَ مَضْغَةٌ مِثْلَ ذَلِكَ. ثُمّ يُرْسَلُ الْمَلَّكُ فَيَنْفُخُ فِيهِ الرّوحَ. وَيُؤْمَرُ بأَرْبَع كَلِمَات: بكَثْب رَزْقِهِ، وَأَجَلِهِ،

¹ В данном случае речь может идти либо о вышеупомянутых книгах, либо о совершении какого-то движения руками. Если имеются в виду книги, то возможно, что пророк, " предавший их в руках, отправил эти книги из мира этого в мир сокрытого.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Араб. *гариб* — так называются хадисы, передаваемые со слов только одного из сподвижников пророка. "Длид".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> То есть: не восхваляйте и не оправдывайте.

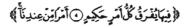
وَعَمَلِهِ، وَشَقِيَ أَوْ سَعِيدٌ. فَوَ الَّذِي لاَ إِلَهَ غَيْرُهُ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَعْمَلُ بِعَمَلِ الْمَقَلِ الْمَتَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

Поистине, каждый из вас формируется в чреве своей матери. оставаясь там в течение (первых) сорока дней (в виде семени), потом столько же в виде сгустка крови, потом столько же в виде маленького кусочка плоти, после чего (к нему) направляется ангел, который вдувает в него дух, и (апгел) получает веление (записать) четыре вещи, и он записывает его удел, его срок, его дела, а также то, счастливым он является или злосчастным. И клянусь Тем, помимо которого нет иного бога, поистине, любой из вас (может) совершать дела обитателей Рая, пока не приблизится к Раю на расстояние локтя, (после чего сбулется) то, что было написано ему на роду, и он станет совершать дела обитателей Ада и войдёт (в Ад). И, поистине, любой из вас (может) совершать дела обитателей Ада, пока не приблизится к Аду на расстояние локтя, (после чего сбудется) то, что было написано ему на роду, и он станет совершать дела обитателей Рая и войдёт (в Рай). Аль-Бухари.

Известные и другие версии этого хадиса, передаваемые со слов различных сподвижников в иных выражениях, но все они заключают в себе один и тот же смысл.

ВОПРОС 137. Что является указанием на предопределение Ночи могущества, имеющее отношение к событиям следующего года?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:



«В эту Ночь решается всякое мудрое дело¹ ○ (согласно) Нашему велению, которое Мы посылаем...» пым. 4-5.

Сообщается, что Ибп Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «В Ночь могущества записывается с Сохраняемой Скрижали всё то, что произойдёт в следующем году и имеет отношение к смерти, жизни, уделу, дождю и даже паломникам, относительно которых говорится: "Такой-то совершит хаджж, такой-то совершит хаджж"».<sup>2</sup>

ВОПРОС 138. Что является указанием на существование предопределения на каждый день?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

милостивый, 29. ﴿ كُلِّ يَوْمِ هُوَ فِيشَأْتِي ﴾

В «Сахихе» аль-Хакима сообщается, что Ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал:

﴿إِنَّ مِمَّا خَلَقَ اللهُ تعالَى لَوْحاً مَحْفُوظاً مِنْ دُرَّة بَيْضاءَ دَفَّتاهُ مِنْ ياقُوتَــةِ حَمْراءَ قَلَمهُ نُورٌ وكتابُه نورٌ ينظُرُ فيه كلَّ يومٍ ثَلاثُمائةٍ وسِتِّينَ نَظــرَةً أو مَرَّةً فَفِي كُلِّ نَظْرَةٍ مِنْها يَخْلُقُ ويَرْزُقُ ويُحْي ويُميتُ ويُعِـزُ ويُـــزُلُ ؛ ويُـــزُلُ ؛ ويُعْعَلُ ما يَشاءُ ﴾

«Поистине, среди созданного Аллахом Всевышним есть и Сохраняемая Скрижаль (, сотворённая) из белой жемчужины. Покров её из красного рубина, её калям из света и написанное в ней — свет. Он смотрит в неё триста шестьдесят раз в день, и с каждым таким взглядом Он творит и посылает удел, оживляет и умерщвляет, возвышает и унижает и делает Он, что пожелает, и в этом смысл Его слов:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: любое такое дело, для решения которого необходима мудрость Аллаха.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Высказывания Ибн Аббаса, да будет доволен Аллах ими обоими, и других вышеупомянутых авторитетных лиц по этому вопросу приводятся в «Ад-дурр аль-мансур». То же самое говорили аль-Хасан, Са'ид Бин Джубайр, Мукатиль, Абу Абд ар-Рахман ас-Сулами и другие.

### ...а Он каждый день занят делом) ». <sub>Аль-Хаким.</sub>

Все вышеупомянутые виды предопределения являются чем-то вроде подробного изложения первого, предвечного предопределения, которое Аллах Всевышний повелел записать каляму на Сохраняемой Скрижали, когда создал его. Именно так толковали Ибн Умар и Ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, слова Всевышнего:

А источником всего этого служит знание Аллаха, являющееся атрибутом Преславного и Всевыннего.

## ВОПРОС 139. Что предполагает собой предопределённость счастья и злосчастия?

ОТВЕТ. Во всех ниспосланных свыше Писаниях, а также в соответствующих хадисах пророка, предопределённость всего не может служить препятствием для деятельности и не означает, что людям следует полагаться на это, наоборот, она обязывает их прилагать все силы ради совершения благих дел и стремиться к этому. Вот почему когда пророк, поведал своим сподвижникам о том, что всё предопределено, что это предопределение осуществляется и что чернила на каляме, которым было записано предопределённое, уже высохли, а один из них спросил: «Так не положиться ли нам на то, что нам предопределено, и не отказаться ли от дел?» — он сказал в ответ:

(Нет, действуйте, ведь каждому (будет) облегчено то, ради чего он создан!) — после чего прочитал аяты, в которых сказано:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> См.: «Милостивый», 29.

 $<sup>^2</sup>$  То есть: Аллах требовал от ангелов заносить в эту Книгу все дела людей.

### ﴿ فَآمَامَنَ أَعْطَىٰ وَأَنَّقَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيَسِّرُهُ اللِيُسْرَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ يَخِلَ وَاسْتَغْنَى ۞ وَكَذَّبَ بِالْمُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيْسِرُهُ اللِمُسْرَىٰ ﴾

«Что касается того, кто отдавал¹, и был богобоязненным  $\bigcirc$  и признавал наплучшее²,  $\bigcirc$  то Мы облегчим ему (путь) к легчайшему³.  $\bigcirc$  А тому, кто скупплся⁴, и обходился⁵  $\bigcirc$  и считал ложью наплучшее,  $\bigcirc$  Мы облегчим путь к тягчайшему⁴...» Ноуь 5-10.

Аллах Всевышний, слава Ему, предопределил всё то, чему суждено быть, и подготовил всё то, что должно послужить этому причиной. И Он проявил мудрость, даровав людям средства для жизни в мире этом и для достижения мира вечного и облегчив каждому из созданных Им людей совершение того, ради чего он был создан в обоих мирах. Таким образом, это Он устраивает и облегчает.

И если раб Аллаха знает, что обеспечение его интересов в мире вечном связано с определёнными средствами, используя которые он может достичь желанной цели, он будет изо всех сил стараться прибегать к этим средствам, ставя их выше того, что связано с обеспечением его мирских интересов.

Очень хорошо понимал это тот сподвижник, который, услышав хадисы о предопределении, сказал: «Сейчас я буду стараться как никогда раньше!»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду: отдавал должное в широком смысле слова, иначе говоря, выполнял веления Аллаха, как относительно материальных затрат (выплата закята, помощь неимущим и т. д.), так и относительно всех иных форм поклонения Ему.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: верил в истинность свидетельства о том, что нет бога, кроме Аллаха, и в то, что он получит воздаяние, обещанное Аллахом тем, кто верил в это и совершал благие дела.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Речь идёт об облегчении положения человека в целом, а также об облегчении для него возможности совершения всего благого и отказа от всего дурного, что приведёт его в Рай.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> То есть: не расходовал во благо себе и другим того, чем наделил его Аллах, и не поклонялся Аллаху должным образом.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Иначе говоря, считал, что не нуждается в благодеяниях Аллаха и вполне обойдётся земными благами.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Имеется в виду, что Аллах затруднит для него совершение всего благого и облегчит для него путь ко всему дурному, что в конце концов приведёт такого человека в Ад.

Что же касается пророка, رَيْمُسُهُمُّ , то сообщается, что он сказал:

﴿ احْرِصْ عَلَىَ مَا يَنْفُعُكَ وَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ وَلَا تَعْجِزْ ﴾

«Стремись к тому, что принесёт тебе пользу, проси помощи у Аллаха и не опускай руки.) Муслим. Ахмали ибн Малжа. !

Сообщается также, что когда пророка, биде спросили: «Скажи мне, могут ли лекарства и заклинания, к которым мы прибегаем, отвратить хоть что-нибудь из предопределённого

Аллахом?», — он сказал в ответ: ﴿هِيَ مِنْ قَدَرِ اللَّهِ﴾

(Они (тоже) относятся к предопределению Аллаха), — имея в виду, что Аллах предопределил не только хорошее и дурпое, но и всё то, что приводит к этому.

ВОПРОС 140. Что является указанием на третью ступень, то есть на обязательность веры в желание Аллаха?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

Фднако вы не пожелаете, если только не пожелает Аллах.) человек, 30.

#### ﴿ وَلَانَقُولَنَّ لِشَانَ وِإِنِّهَ أَعِلُّ ذَلِكَ عَدًّا ٤ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللَّهُ ﴾

«И никогда не говори ни о чём: «Поистине, я сделаю это завтра», — ○ (не сказав также): «Если пожелает Аллах». В пещерг, 23-24.

#### ﴿ مَن يَشَ إِلَنَّهُ يُضَلِلْهُ وَمَن يَشَأْ يَجْعَلُهُ عَلَى صِرَ طِمُّسَتَقِيدِ ﴾

«Аллах вводит в заблуждение, кого пожелает, а кого пожелает, наставляет на прямой путь.» Скот, 39.

<sup>&#</sup>x27; Часть хадиса, передаваемого со слов Абу Хурайры, да будет доволеним Аллах, который передал, что посланник Аллаха, സ്ല്ലീയ്യും, сказал:

<sup>(</sup>Сильный верующий лучше пред Аллахом и более любим Им, чем верующий слабый, хотя в каждом из них есть благо. Стремись к тому, что принесёт тебе пользу, проси помощи у Аллаха и не опускай руки, а если постигнет тебя что-либо, не говори: «Если бы сделал я то-то и то-то!», — но говори: «Это предопределено Аллахом, и Он сделал, что пожелал», — ибо эти «если» открывают шайтану путь к делам его!)

### ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾

«А если бы пожелал Аллах, Он непременно сделал бы вас одной общиной.» пчёлы, 93.

#### ﴿ وَلَوْسَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَ تَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم ﴾

«А если бы пожелал Аллах, то не сражались бы друг с другом те, кто жил после них¹.... корова 253.

А если бы пожелал Аллах, то Он непременно покарал бы пх...) мухаммад, 4.

﴿ وَمَا لَا لَكُارِيدُ ﴿Делает Он, что хочет.﴾

#### ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ وَإِذَا آَرًا دَسَيَّعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾

«Когда Он желает чего-либо, то стоит Ему только сказаты: «Будь!», — и это возникает. Видын, васин, васин,

### ﴿ إِنَّمَا فَوَلْنَا لِشَوْتِ وَإِذَا أَرَدْنَكُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴾

«Когда Мы хотим чего-либо, то только говорим этому: «Будь!», — и (это) возникает.»

Аллах Всевышний также сказал:

Указанием на это могут служить и многочисленные другие аяты.

Что же касается пророка, то сообщается, что он сказал:

<sup>1</sup> Речь идёт о посланниках Аллаха.

(Поистине, сердца́ сынов Адама находятся меж двух пальцев Милостивого словно единое сердце, и распоряжается Он им, как пожелает.)

Сообщается также, что после того, как он и его сподвижники заснули в вади<sup>1</sup>, пророк, сказал о том, что он увидел во сне, следующее:

(Поистине, Аллах забирает ваши души, когда пожелает, и возвращает их, когда пожелает.)

And-Бухари, ан-Насани Ахмад.

Сообщается также, что пророк, доказал:

(Ходатайствуйте (за просителя), и вы непременно будете вознаграждены, а Аллах через Своего посланника вынесет угодное (Ему) решение.)

Сообщается, что когда посланник Аллаха, жалах, услышал, как один человек говорил: «Как пожелал Аллах u ты», он сказал (ему):

Сообщается также, что пророк, дана, сказал:

(Того, кому Аллах желает блага, Он приводит к пониманию религии.)

Aль-Бухари, ат-Тирмизи и Ахмад.

Сообщается также, что пророк, дама, сказал:

﴿إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ إِذَا أَرَادَ رَحْمَــةً أُمَّةٍ مِنْ عِيَادِهِ، قَبَضَ نَبِيِّهَا قَبْلَــهَا فَجَعَلَهُ لَهَا فَرَطاً وَسَلَفاً بَيْنَ يَدَيْهَا. وَإِذَا أَرَادَ هَلَكَهَ أُمَّةٍ، عَذَّبَــهَا وَنَبِيّــهَا حَيَّ ﴾ حَيَّ اللَّهُ عَدَّبَــهَا وَنَبِيّــهَا حَيَّ ﴾

¹ Араб. вади — долина; сухое русло.

(Когда Аллах Всевышний желает оказать милость какой-нибудь общине, он забирает (к Себе) пророка (этой общины) до её (исчезновения) и делает его её предшественником, а если Он желает погубить какую-нибудь общину, то подвергает её наказанию уже при жизни её пророка.)

Примером могут служить и многие другие хадисы, в которых упоминается о желании и воле Аллаха.

ВОПРОС 141. В Своей Книге Аллах Всевышний поведал нам о том, что Он любит совершающих благие дела, богобоязненных и терпеливых, о чём мы знаем также со слов Его посланника, дела, и что следует из смысла Его атрибутов. Он доволен теми, кто верует и совершает благие дела, Он не любит неверных и несправедливых, Он не желает, чтобы рабы Его впадали в неверие и не любит нечестия, но вместе с тем всё это существует в силу желания Аллаха и по воле Его, а если бы Он пожелал, то этого бы не было, ведь во владениях Его не бывает ничего такого, чего Он не желает. Но что же в таком случае можно ответить тому, кто скажет: «Как может Он желать и хотеть того, чем Он недоволен и чего Он не любит?»

**ОТВЕТ.** Знай, что в различных аятах Корана и хадисах о воле Аллаха упоминается в двух смыслах.

С одной стороны, в них говорится о проявлении воли Аллаха, имеющем отношение к бытию и предопределению, что не всегда связано с любовью и согласием, поскольку воля такого рода включает в себя неверие и веру, повиновение и ослушание, любимое и ненавистное, и никто не в состоянии пойти наперекор ей, о чём Всевышний сказал так:

«Аллах облегчает принятие ислама сердцу того, кого Он желает вести правильным путём, а кого желает сбить с пути, тому сердце сдавливает и сжимает...»

Аллах Всевышний также сказал:

«Если захочет Аллах подвергнуть кого-нибудь испытанию¹, то ты никопм образом не сможешь (избавить его от того, что исходит) от Аллаха. Это — те, сердца которых Аллах очистить не захотел. В тоапеза. 41.

Указанием на это могут служить и другие аяты.

С другой стороны, имеется в виду проявление воли Аллаха, имеющее отношение к религии и религиозному закону (шар'), что связано с благоволением и любовью Аллаха и сообразно чему Он что-то повелел, а что-то запретил Своим рабам, и указанием на это являются такие слова Всевышнего:

«Аллах желает вам облегчения, а не затруднения...» корова, 185. Аллах Всевышний также сказал:

«Аллах хочет разъяснить вам, и повести вас путями (живших) до вас² и принять ваше покаяние³, (ведь) Аллах — Знающий, Мудрый. Эменичны 26.

Примерами могут служить и другие аяты.

Следовать этому проявлению воли Аллаха может лишь тот, на кого распространяется то проявление Его воли, которое имеет отношение к бытию. В верующем, который повинуется Аллаху, оба вышеупомянутых проявления совмещаются, что же касается нечестивого и непокорного человека, то на него распространяется лишь то проявление воли Аллаха, которое имеет отношение к бытию и предопределению.

- ¹ То есть: ввести в заблуждение, сбить с пути истинного.
- <sup>2</sup> Имеются в виду пророки и их последователи.

 $<sup>^3</sup>$  То есть: обратиться к вам с милостью, привести вас к покаянию и простить вас.

Аллах, слава Ему, призвал всех Своих рабов к тому, что является угодным Ему, но привёл к повиновению Себе только тех из них, кого пожелал, как сказал об этом Сам Всевышний:

(Аллах призывает к обители мира<sup>1</sup> и выводит на прямой путь, кого пожелает.) измус, 25.

Таким образом, Аллах Всевышний, слава Ему, распространяет Свой призыв на всех, но подчёркивает, что ведёт Он лишь тех, кого желает.

Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, Господу твоему лучше всех известно о том, кто сбился с Его пути, и лучше всех известно о том, кто встал на прямой путь.» Звезда, 30.

ВОПРОС 142. Какие имеются указания на четвёртую ступень веры в предопределение, которая связана с творением?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Аллах — Творец всего сущего, и Он — Покровитель всего.»

толпы, 62.

«Разве есть помимо Аллаха другой творец, дающий вам удел с неба и земли?!» Создатель. 3.

(Это — творение Аллаха, а (теперь) покажите Мне, что создали те (боги, которым вы поклоняетесь) помимо Hero!
¬лукман. 11.

<sup>1</sup> Имеется в виду Рай.

### ﴿ اللهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُعِيثُكُمْ ثُمَّ يُعِيثُكُمْ مُدَّ يُعِيدُكُمْ مَدْ مِن شُرِكَا بِكُمْ مَن يَفْعَدُ لِمِن ذَلِكُمْ مِن مَقَوْ ﴾

«Аллах — (Тот,) кто создал вас, потом наделил вас средствами к жизни, потом Он умертвит вас, потом оживит. Есть ли среди тех, кому поклоняетесь вы наряду с Ним, (такой,) кто (был бы способен) сделать что-нибудь из этого?! ▶

«И Аллах сотворил вас и то, что вы делаете» ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَاتَعْمَلُونَ ﴾ Выстроившиеся в ряд, 96.

#### ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَّ نِهَا آ فَأَلْمَهَا أَخُورَهَا وَتَقُولُهَا ﴾

«Клянусь душой и Тем, кто создал её соразмерной ○ и внушил ей её греховность и её благочестие...» солице, 7-в.

«Тот, кого Аллах ведёт, становится на верный путь, а те, кого Он сбивает с пути, — такие терият убытки. Э

Аллах Всевышний также сказал:

«…однако Аллах внушил вам любовь к вере, и украсил её в ваших сердцах и сделал для вас ненавистными неверие, нечестие и ослушание. 

Вомнаты. 7.

Указанием на это являются также и другие аяты.

О том, что Аллах создаёт действия рабов, говорится в хадисе, передаваемом со слов Хузайфы, да будет доволен им Аллах, который сообщил, что посланник Аллаха, жама, сказал:

«Поистине, Аллах создаёт и каждого делающего (что бы то ни было), и то, что он делает. Аль-Бухари и аль-Байхаки. Сообщается также, что, обращаясь с мольбами к Аллаху, пророк, пророк, говорил:

«О Аллах, надели душу мою благочестием и очисть её, (ведь) Ты — лучший из тех, кто (может) её очистить! Ты — Покровитель её и Благодетель! 

муслим, Ахмад и ан-Насаи (часть длинного хадиса).

[Аллахумма, ати нафси таква-ха ва закки-ха. Анта хайру ман заккя-ха! Анта Валийу-ха ва Мауля-ха!]

Указанием на это являются и другие хадисы.

ВОПРОС 143. Как следует понимать слова пророка, который сказал:

 $\{\dots$ веё благо в руках Твоих, а зло не (исходит от) Тебя... $\}^2$ , — c учётом того, что Творцом всего является Аллах, слава Ему?

ОТВЕТ. Эти слова означают, что все дела Всемогущего и Великого Аллаха являются чистым благом в том смысле, что они характеризуют Его собой и исходят от Него, не заключая в себе никакого зла. Всевышний мудр и справедлив, и всем Его делам присущи мудрость и справедливость. Всевышний, слава Ему, всё расставляет по своим местам сообразно Своему знанию, что же касается зла, постигающего человека в силу предопределения, то Аллах добавляет его рабу в качестве соответствующего его вине воздаяния, когда он начинает следовать чему-то губительному, о чём Аллах Всевышний сказал так:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что в подлинном смысле слова только Аллах способен очистить душу человека.

<sup>2 [...</sup>ва-ль-хайру куллю-ху би-йадай-кя, ва-ш-шарру ляйса иляй-кя...]

«А бедствия постигают вас за то, что творите вы своими руками, и многое Он прощает.» Совет. 30.

«Мы не поступим с ними несправедливо, это они были несправедливыми. → украшения, 76.

Аллах Всевышний также сказал:

«Поистине, Аллах не проявляет несправедливости к людям ни в чём, но люди несправедливы к самим себе¹.» иммс. 44.

ВОПРОС 144. Обладают ли рабы Аллаха способностью и волей к совершению тех действий, которые им приписывают?<sup>2</sup>.

ОТВЕТ. Да, рабы Аллаха способны совершать свои действия и они обладают желанием и волей. Таким образом, в этом отношении дела их приписываются им справедливо, и в соответствии со степенью их способности дела вменяются им в обязанность, за что они и будут соответствющим образом вознаграждены или подвергнуты наказанию. Аллах вменяет им в обязанность лишь то, что соответствует их возможностям. Это зафиксировано в Коране и сунне, и Аллах охарактеризовал людей как обладающих способностью и волей к совершению действий, однако они могут делать лишь то, на что им даёт силы Аллах, и не могут пожелать чего бы то ни было, если не пожелает этого Аллах, и делают лишь то, к чему приводит их Аллах, о чём уже упоминалось в цитированных выше аятах и хадисах, где говорится о желании, воле и творении Аллахом действий людей. Сами же они не создают своих действий, как не создают и самих себя, что же касается их способности. желания, воли и действий, то всё это подчинено могуществу. желанию и действиям Аллаха, который является Творцом как их самих, так и их способности, воли, желания и действий.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что, совершая при жизни грехи, люди проявляли несправедливость по отношению к себе самим.

 $<sup>^2\,</sup>$  В данном случае подразумевается, что истинным Творцом их действий является Аллах.

С другой стороны, их желание, воля, способность и действия не являются тождественными желанию, воле, могуществу и действиям Аллаха точно также как сами они не тождественны Ему, ибо Аллах выше этого. Напротив, их действия, которые сотворены Аллахом, соответствуют положению людей и справедливо приписываются им, являются результатом дел Аллаха, которые соответствуют Его положению и справедливо приписываются Ему, поскольку Он на самом деле является Действующим, тогда как раб на самом деле является объектом действия. Так, Аллах, поистине, является Руководящим в той же мере, в какой раб является руководимым, а поэтому оба этих действия следует относить к Тому, кто их совершает, ведь Аллах Всевышний сказал:

(Кого ведёт Аллах, тот и следует прямым путём...) Ночное путешествие, 97.

Таким образом, приписывание руководства ( $xu\partial a\ddot{u}a$ ) Аллаху правомерно в такой же степени как правомерно приписывание рабам того, что они руководствуются этим руководством ( $ux-mu\partial a$ ). С другой стороны, Руководитель не идентичен руководствующемуся точно также как и руководство не идентично следованию этому руководству. И можно сказать, что Аллах действительно сбивает с пути, кого пожелает, что же касается раба, то он действительно становится заблудним.

И то же самое можно сказать обо всех действиях Аллаха по отношению к Его рабам, предпринимаемым Им по Его усмотрению. Если же кто-нибудь приписывает действие и результат действия рабу, это значит, что он впал в неверие, как впал в неверие и тот, кто приписывает результат действия одному только Аллаху. Истинно верующим является лишь тот, кто относит действие к Творцу, а результат действия — к сотворённому, поскольку оба этих утверждения соответствуют истине.

# ВОПРОС 145. Какое место в религии занимает вера в предопределение?

**ОТВЕТ.** Вера в предопределение является организующим началом единобожия точно также как вера в те средства,

которые приводят к предопределённому благу и ограждают от предопределённого зла, является организующим началом шариата. Правильной и прямой может быть религия лишь того человека, который верит в предопределение и следует установлениям шариата. Указанием на это служит то, что пророк, подтвердил обязательность веры в предопределение, а когда кто-то спросил его: «Так не положиться ли нам на то, что уже написано нам на роду, и не отказаться ли от дел?», — сказал ему в ответ:

(Действуйте, ибо каждому облегчается (совершение) того, ради чего он был создан.) 

Аль-Бухари и Муслим.

Таким образом, тот, кто отрицает предопределение, утверждая, что оно несовместимо с шариатом, лишает Аллаха Всевышнего таких Его атрибутов как знание и всемогущество и объявляет раба Аллаха независимым в его действиях и творцом этих действий. Это означает, что такой человек не просто утверждает, что наряду с Аллахом существует ещё один творец, он утверждает, что все сотворённые существа являются творцами.

С другой стороны, человек, признающий предопределение, но использующий его как аргумент против шариата, отрицающий, что раб обладает способностью к совершению действий и свободой выбора, которыми паделил его Аллах и в соответствии с которыми Он возложил на пего определённые обязанности, и заявляющий, что Аллах возложил на Своих рабов нечто непосильное для них, что подобно возложению на слепого обязанности расставить точки пад буквами в словах Корапа, такой человек приписывает Аллаху Всевышнему несправедливость, а имамом его в этом является Иблис, да проклянёт его Аллах, ведь Иблис сказал<sup>1</sup>:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> С этими слова Иблис обратился к Аллаху после того, как был изгнан из Рая в наказание за то, что отказался выполнить веление Аллаха и склониться перед Адамом.

«За то, что Ты ввёл меня в заблуждение, я засяду на Твоём прямом пути (, поджидая) их<sup>1</sup>.)

Что же касается истинно верующих, то опи верят как в предопределённость добра и зла, так и в то, что Творцом всего этого является Аллах, следуют велениям и запретам шариата и обращаются на суд к шариату тайно и явно. И они веруют в то, что осуществлять руководство или сбивать с пути может один лишь Аллах, который по милости Своей выводит на прямой путь, кого пожелает, а кого пожелает, сбивает с пути сообразно Своей справедливости, как веруют они и в то, что Он лучше всех знает, в каких случаях уместно то или другое.

Аллах Всевышний сказал:

### ﴿ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ مَوْهُوا أَعْلَمُ بِمَنِ آهْتَدَى ﴾

«Поистине, Господу твоему лучше всех известно о том, кто сбился с Его пути, и лучше всех известно о том, кто встал на прямой путь. 

Ввезда, 30.

И истинно верующий верит, что во всём имеющем к этому отношение: Аллах проявляет высшую мудрость и располагает неопровержимыми доводами, веруя и в то, что награда и наказание зависят не от предопределения, а от того, в какой мере человек будет придерживаться установлений шариата или пренебрегать ими. Что же касается предопределения, то верующие только утешают себя его неизбежностью, когда с ними приключаются какие-нибудь несчастья.

Когда им достаётся печто благое, они признают, кому они обязаны этим, говоря:

### ﴿ ٱلْحَسَدُ يَقُوالَّذِي هَدَ نَنَا لِهَنَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْ تَدِي لَوْ لَا أَنْ هَدَ نَنَا اللَّهُ ﴾

«Хвала Аллаху, который указал нам путь к этому! Никогда бы не встать нам на верный путь, если бы Аллах не направил нас.»
преграды, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеются в виду потомки Адама, которых Иблис грозится сбивать с пути, чтобы доказать, что они будут проявлять неблагодарность по отношению к Аллаху.

И они не повторяют слов того нечестивого<sup>1</sup>, который сказал:

अто было даровано мне только за ﴿ عَالَ إِنَّمَاۤ أُوبِيتُهُۥ عَلَى عِلْمِ عِنْدِيٌّ ﴾ (Это было даровано мне только за знание, которым я (обладаю).

Рассказ, 78.

Когда они совершают что-то дурное, то говорят то же, что сказали их прародители<sup>2</sup>:

#### ﴿ رَبُّنَا ظَلَمَنَا ۚ أَنفُسَنَا وَإِن لَّهِ تَغَفِر لَنَا وَرَّحَمُّنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾

«Господь наш! Мы сами себя обидели, и если Ты не простишь и не помилуеть нас, мы неизбежно окажемся в числе потерневших урон!»

И они не повторяют слов проклятого шайтана, который сказал:

«Господь мой! За то, что Ты ввёл меня в заблуждение...» дение...» Аль-Хиджр, 39.

Если случается с ними какое-нибудь несчастье, они говорят: «Попетине, мы (принадлежим) А.к.аху и, попетине, к Нему (мы) вернёмся. «Корова, 156.

И в подобных случаях они не говорят того, что говорили неверные, о которых Аллах Всевышний сказал:

«…и говорили о братьях своих, отправлявшихся в путешествие или в военный поход: «Будь они с нами, то не умерли бы они и не были убиты!», — чтобы Аллах сделал это (причиной) горя их сердец<sup>3</sup>. (Это) Аллах даёт жизнь и умершвляет, и Аллах знает о том, что вы делаете.) Семейство Имрана, 156.

<sup>1</sup> Имеется в виду сказочно богатый Карун.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: Адам и Хавва (Ева).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду, что подобные мысли неверных только увеличивают их скорбь по воле Аллаха.

ВОПРОС 146. Сколько насчитывается ответвлений веры? ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

﴿ لَيْسَ البِرَّ أَن تُولُّوا وَجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلِكِنَّ البِرِّ مَنْ الْمَا الْمَ إِلَّهُ وَالْبُوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَيْمِ كَهْ وَالْمَلَيْمِ كَا وَالْبَيْنَ وَمَانَ الْمَالَ عَلَى

عُبِهِ، ذَوِى الْقُسْرِفِ وَالْمَلَيْمَ وَالْمَسَكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّآبِلِينَ

وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةَ وَمَانَى الزَّكُوةَ وَالْمُوفُونِ بِعَهْدِهِمْ

إِذَا عَنهَدُولًا وَالصَّيْدِينَ فِي الْبَالْسَاءَ وَالضَّرِينَ الْمَالِينُ أُولِيَهِكَ الذِّينَ

مَدَقُرُا وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُنْقُونَ ﴾

مَدَقُرُا وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْمُنْقُونَ ﴾

«Не в том благочестие, чтобы вы обращались лицами к востоку и западу; благочестив тот, кто уверовал в Аллаха, и в Последний день, и в ангелов, и в Писание и в пророков, кто, несмотря на свою любовь к имуществу, расходовал его на близких, и спрот, и неимущих, и путников, и просящих подаяние и на (освобождение) рабов, и совершал молитву и давал закят; (благочестивы) верные заключённому ими договору и проявляющие терпение в беде, в нужде и во время опасности. Это — те, которые правдивы, и это — богобоязненные. В корова 177.

Что же касается пророка, до сообщается, что он сказал:

В другой версии этого хадиса сообщается, что пророк, сказал:

 $(\dots$ более семидесяти ответвлений, высшим из которых является произнесение слов «нет бога, кроме Aллаха», а низшим — устранение

с дороги того, что может повредить (людям), и стыдливость (относится к числу) ответвлений веры.) Аль-Бухари и Муслим.

#### BOПРОС 147. Каким образом улемы давали толкования этим ответвлениям?

ОТВЕТ. Некоторые комментаторы хадисов перечисляли их, посвятив этому целые сочинения, чем принесли людям пользу. Однако знание всех этих ответвлений не является необходимым условием веры: достаточно верить в существование всех их в целом, поскольку всё это есть в Коране и сунне. Таким образом, рабу следует выполнять веления Аллаха и Его посланника, отказываться от того, от чего они его удерживают, и верить тому, о чём сообщается в Коране и сунне, и благодаря этому он будет полностью удовлетворять требованиям всех ответвлений веры. Что же касается всего перечислявшегося этими людьми, то это действительно имеет отношение к делам веры, но для того, чтобы категорически утверждать, что смысл слов пророка, которые заключает в себе вышеупомянутый хадис, состоит именно в этом, необходимы соответствующие указания.

### ВОПРОС 148. В чём состоит суть того, что было перечислено ими?

ОТВЕТ. В «Фатх аль-Бари» Иби Хаджар кратко излагает суть сказанного об этом Иби Хаббаном, говоря: «Поистине, эти ответвления берут своё начало от дел сердца, дел языка и дел тела».

**Дела сердца.** Ими являются воззрения и намерения, которым присущи двадцать четыре свойства. Так, например, вера в Аллаха подразумевает собой веру в Его сущность, в Его атрибуты и в то, что Он является единственным Богом, а также в то, что:

«Нет ничего, подобного Ему, и Он — Слышащий, Видящий. В совет, 11.

И такая вера подразумевает собой убеждённость в сотворённости всего прочего, а также веру в Его ангелов, в Его Писания, в Его посланников, в предопределённость добра и зла и веру в Последний день.

Составными частями веры в Последний день являются вера в то, что покойным в их могилах будут заданы вопросы, вера в воскресение, расчёт, Весы, Сират, Рай, Ад, любовь к Аллаху, любовь и ненависть ради Аллаха, любовь к пророку, и убеждённость в том, что его следует почитать.

Составными частями такой убеждённости являются обращения к Аллаху с мольбами за пророка, достоя следование его суние и искренность.

Составными частями искренности являются отказ от лицемерия и стремления к совершению благих дел напоказ, покаяние, страх, падежда, благодарность, верность, терпение, удовлетворённость предопределённым, упование, милосердие и смирение.

И, наконец, составными частями смирения являются проявление уважения к старшим, жалость по отношению к младшим, а также отказ от высокомерия, самолюбования, зависти, пенависти и гнева.

**Дела языка.** Этим делам присущи семь свойств, в том числе: произнесение свидетельства о единобожии, чтение Корана, приобретение знания и передача его другим, обращение к Аллаху с мольбами ( $\partial y$ 'a) и поминание Аллаха, к чему, помимо прочего, имеют отношение просьбы о прощении ( $ucmur \phi ap$ ) и отказ от пустословия.

Дела тела. Этим делам присущи тридцать восемь свойств, в том числе пятнадцать свойств, касающихся самого человека как индивидуальности, а именно — стремление к поддержанию чистоты, обычай угощать людей, оказание гостеприимства, соблюдение обязательных и добровольных постов, неотлучное пребывание в мечети в течение определённого времени, ожидание Ночи могущества, совершение хаджжа, умры и обхода Каабы, а также бегство от искушений со своей религией, что подразумевает собой переселение из тех мест, где получило распространение многобожие, верпость своим обетам, выполнение клятв и искупление своих прегрешений.

Часть из этих свойств имеет отношение к тем, кто находится на понечении человека: стремление к воздержанию от запретного с помощью брака, соблюдение прав детей, проявление почтительности к родителям (последнее подразумевает собой отказ от их ослушания и воспитание детей); поддержание связей с родственниками.

И среди этих свойств есть такие, которые имеют отношение ко всем людям вообще, а именно: осуществление справедливого руководства, поддержание согласия среди мусульман; примирение людей между собой, оказание помощи другим в делах благочестия; и к этому имеет отношение побуждение к одобряемому шариатом и удержание от отвергаемого им, и к этому имеет отношение стремление поддерживать связь с единоверцами и возвращение доверенного; обязательная уплата долгов, оказание уважения соседу и поддержание хороших взаимоотношений с людьми; и к этому имеет отношение накопление материальных благ дозволенными способами и расходование их должным образом; и к этому имеет отношение отказ от расточительства; ответ на приветствие, благопожелание чихнувшему, прекращение причинения вреда людям, отказ от увеселений и устранение с пути того, что может причинить вред людям.

# ВОПРОС 149. Что в Коране и супне служит указанием на необходимость творить благое (*uzcan*)?

**ОТВЕТ.** Указаний на это существует множество. Так, например, Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, Аллах — с богобоязненными и теми, кто творит благие дела. 

В пчёлы, 128.

«А тот, кто (полностью) вручает своё дело Аллаху и творит добро, уже обрёл прочную опору.»

Тем, которые совершали благие дела, — благое и с придачей...)

Аллах Всевышний также сказал:

(Разве станет воздаянием за 6.1аго что-нибудь, кроме 6.1ага?)

Милостивый, 60.

Что же касается пророка, رُحْسَانٌ , то сообщается, что он сказал:

(Поистине, Аллах предписал оказывать благодеяния всему.)

Муслим, ат-тирмизи и Ибн Маджа.

ВОПРОС 150. Что подразумевает собой осуществление поклонения должным образом (аль-ихсану фи-ль-'ибадати)?

**ОТВЕТ.** Этому понятию дал истолкование сам пророк, предуставления, о чём сообщается в том хадисе, где рассказывается о вопросах, которые задавал пророку Джибрил. В этом хадисе сообщается, что Джибрил спросил: «Что такое чистосердечие (uxcan)?» (Пророк, казал:

((Быть чистосердечным значит) поклоняться Аллаху так, будто ты видишь Eго, а если ты Eго не видишь, то — (помия о том, что) Он, поистине, видит тебя.) Аль-Бухари и Муслим.

Таким образом, пророк, дож, разъяснил, что есть два вида чистосердечия.

Высшим из них является такое поклонение Аллаху, будто ты видинь Его, иначе говоря, положение того, кто как бы видит Аллаха воочию. Здесь имеется в виду, что раб Аллаха действует так, будто он видит Аллаха Всевышнего сердцем своим, когда сердце его озаряется светом веры, а разум достигает глубин познания, в результате чего сокрытое для него уподобляется очевидному. Это и есть истинная суть чистосердечия.

Другим видом или же проявлением чистосердечия является положение человека, запятого наблюдением (муракаба), когда раб Аллаха ясно представляет себе, что Аллах видит его, знает о нём и находится поблизости от него. Если раб представляет себе всё это, занимаясь своими делами и действуя сообразно этому, он будет проявлять искрепность по отношению к Аллаху Всевышнему, так как это не позволит ему ни обращаться, ни стремиться к кому-либо иному помимо Аллаха.

Что же касается отличий между людьми, достигшими двух описанных нами выше ступеней, то они определяются степенью их проницательности.

#### ВОПРОС 151. Что является противоположностью веры?

ОТВЕТ. Противоположностью веры (иман) является неверие (куфр), представляющее собой основу, у которой также как и у веры имеются ответвления. Ранее уже было сказано, что в основе веры лежит связанное с подчинением подтверждение, требующее выражения повиновения в форме исполнения религиозных обязанностей. Что же касается неверия, то в его основе лежат отрицание и упорство, неизбежно связанные с высокомерием и ослушанием. Все религиозные обязанности относятся к тем или иным ответвлениям веры, а в некоторых аятах и хадисах, как мы уже отмечали ранее, многие из этих обязанностей были прямо названы верой. С другой стороны, все прегрешения относятся к тем или иным ответвлениям неверия, а в некоторых аятах и хадисах многие из них были прямо названы певерием, о чём мы подробнее поговорим ниже.

Таким образом, если ты знаешь об этом, значит, тебе известно и то, что певерие бывает двух видов:

- большое неверие (аль-куфру-ль-акбар), которое полностью ставит человека вне рамок веры. Неверие такого рода связано с убеждениями, несовместимыми пи со словами, ни с делами сердца или же с чем-нибудь одним из этого;
- малое неверие (аль-куфру-ль-асгар), несовместимое с полнотой веры, но не противоречащее вере абсолютно. Неверие такого рода находит своё выражение в делах, но не противоречит ни словам, ни делам сердца и не обязательно требует этого.

ВОПРОС 152. Почему неверие по убеждению полностью несовместимо с верой? Как можно объяснить подробнее, почему такое неверие приводит к исчезновению веры?

ОТВЕТ. Ранее уже говорилось о том, что вера представляет собой сочетание слова и дела. Имеются в виду слова сердца и языка и дела сердца, языка и прочих частей тела. Под словами сердца подразумевается убеждённость, а под словами языка — произнесение слов свидетельства единобожия. Если же говорить о делах сердца, то под ними подразумеваются намерения и проявление искрепности, тогда как под делами частей тела подразумевается повиновение, находящее своё выражение в исполнении всех религиозных обязанностей.

Таким образом, с прекращением слов и дел сердца, слов языка и дел, совершаемых различными частями тела, вера исчезает полностью, если же исчезает убеждённость сердца, то и всё остальное становится бесполезным.

Убеждённость сердца является необходимым условием действительности вышеупомянутых четырёх условий и их полезности, как и в случае с теми, кто не верит в имена и атрибуты Аллаха или же во что-нибудь из того, с чем Аллах направил к людям Своих посланников и что Он ниспослал в Своих Писаниях.

Все приверженцы супны единодушны во мпении о том, что если дела сердца прекращаются, это приводит к полному исчезновению веры, даже если и сохраняется искренняя убеждённость. И все они считают, что одна только убеждённость сердца бесполезна, если она не подкреплена делами, являющимися выражением его любви и повиновения. Так, пикакой пользы не получили ни Иблис, ни фараон, ни его народ, ни многобожники, ни последователи других религий, которые были убеждены в правдивости посланников и подтверждали это тайно и открыто, но вместе с тем говорили: «Он не является лжецом, однако мы не последуем за ним и не уверуем в него!».

BOПРОС 153. На сколько частей подразделяется большое неверие (*аль-куфру-ль-ажбар*), ставящее человека вне рамок религии? **ОТВЕТ.** Из всего того, что уже было сказано нами ранее, следует, что оно состоит из четырёх частей: неверие, выражающееся в форме невежества ( $\partial жахль$ ) и объявления ложью ( $ma\kappa sub$ )<sup>1</sup>, неверие, выражающееся в форме непризнания ( $\partial жyxy\partial$ ), неверие, выражающееся в форме упорства (' $una\partial$ ) и проявления высокомерия ( $ucmu\kappa bap$ ), и неверие, выражающееся в форме лицемерия (nupak).

# ВОПРОС 154. Что именно представляет собой неверие, выражающееся в форме невежества и объявления ложью?

**ОТВЕТ.** Неверие такого рода может проявляться как внешне, так и внутренне, примером чего может служить поведение большей части неверных курайшитов и живших до пих, о которых Аллах Всевышний сказал:

€...те, которые посчитали ложью Писание и то, с чем направили Мы Наших посланников. Но скоро они узнают²... В прощающий, 70.

هُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَيْهِلِينَ ﴾ (سان отстраняйся от невежественных!) «وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَيْهِلِينَ

«(О Мухаммад, подумай о том) Дне, когда Мы соберём из каждой общины толпу из тех, кто объявляет ложью Наши знамения, и будут они удержаны,<sup>3</sup> ○ а когда явятся (другие), Он скажет: «Неужели вы посчитали ложью Мои знамения, ничего не узнав о них? Так чем же вы были заняты?» Муравья 83-84

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Речь идёт об объявлении ложью содержания ниспосланных свыше Писаний, иными словами, слов Аллаха Всевышнего, обращённых к людям, с одной стороны, и слов посланников и пророков, которых Аллах направлял к людям для того, чтобы они призывали их к исповеданию религии единобожия, с другой.

<sup>2</sup> То есть: узнают, каковы будут последствия их дел и их неверия.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду, что подошедшие первыми будут удерживаться на месте, пока к ним не присоединятся остальные.

Аллах Всевышний также сказал:

«Но объявили они ложью то, чего не объемлют (своим) знанием и толкование чего пока ещё не пришло к ним.»

Указанием на это могут служить и другие аяты.

## ВОПРОС 155. Что именно представляет собой неверие, выражающееся в форме непризнания?

ОТВЕТ. В данном случае речь идёт о сокрытии истины и внешнем неповиновении ей тех, кто признаёт её внутрение. Примером подобного неверия может служить неверие фараона и его народа в Мусу и неверие иудеев в Мухаммада, О неверии фараона и его народа Аллах Всевышний сказал так:

﴿ وَحَدَدُواْ بِهَا وَأُسْنَيْقَنَتْهَا أَنْفُمُهُمْ ظُلْمُ اوَعُلُوّاً ﴾

 $\{U \text{ отвергли они } ux^1 \text{ в силу своей несправедливости и кичливости...}\}$  муравы, 14.

Что же касается иудеев, то о них Всевышний сказал:

...когда пришло к ним то, о чём они знали, г они не уверовали в это. в отова, вэто. в отова, вэто. в отова, вэто. в отова, вэто. в отова, вы корова, вы

Аллах Всевышний также сказал:

#### ﴿ وَإِنَّا وَرِيقًا مِّنْهُمْ لَيَكُنُّمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعَلَّمُونَ ﴾

«…однако, поистине, (пекоторые) из них скрывают истину, (хотя) и знают (её). № корова, 146.

# ВОПРОС 156. Что именно представляет собой неверие, выражающееся в форме упорства и проявления высокомерия?

**ОТВЕТ.** В данном случае речь идёт о неподчинении истине, сочетающемся с внутренним признанием её, примером чего может служить неверие Иблиса и о чём Аллах Всевышний сказал так:

<sup>1</sup> Здесь речь идёт о чудесах Мусы.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Речь идёт об описании пророка, малику, известном иудеям из Торы.

### ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَيْنُ وَأَسْتَكُبِّرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنِعِينَ ﴾

«И вот Мы сказали ангелам: «Склонитесь до земли пред Адамом», — и все склонились, кроме Иблиса, отказавшегося, возгордившегося и ставшего неверным.)

Иблис не мог не признать сам факт веления Аллаха склониться до земли перед Адамом, как не мог отрицать и того, что получил такое веление, но тем не менее он стал возражать против этого веления и порочить мудрость и справедливость Того, кто его отдал, сказав, как поведал нам Аллах Всевышний. следующее:

«Стану ли я склоняться до земли перед тем, кого Ты создал из елины?!»

Ночное путешествие, 61.

Аллах Всевышний поведал также, что он сказал:

«Не стану я кланяться до земли человеку, которого создал Ты из сухой звонкой глины, из грязи, которой была придана форма!

И Аллах Всевышний поведал, что Иблис сказал:

∜Я лучше его (, ведь) меня Ты создал из огня, а его Ты создал из слины. Преграды, 12.

ВОПРОС 157. Что именно представляет собой неверие, выражающееся в форме лицемерия?

ОТВЕТ. В данном случае речь идёт об отсутствии убеждённости сердца и его бездействии, сочетающихся с внешним выражением повиновения, что делается напоказ людям. Таким было неверие Иби Салюля и его приспенников, о которых Аллах Всевышний сказал так:

Один из наиболее влиятельных лицемеров, живший в Медине и пользовавшийся поддержкой подобных себе людей, которые боялись открыто выступать против набиравших силу мусульман, особенно после победы в битве при Бадре, заверяли их в своей поддержке и даже совершали молитвы, но истинно верующими не являлись.

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْ مِ الْآخِرِ وَمَاهُم بِمُوْمِنِينَ ۞ بُخَدِيمُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ ءَامَنُواوَمَا يَغَدَعُوكَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَايَشْعُهُونَ ۞ فِيقُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مُرَضًّا " وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيثُ بِمَا كَانُواْ يَكَذِبُونَ ۞ وَإِذَا فِيلَ لَهُمْ لَانُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓا إِنَّمَا غَنُ مُصِّلِحُوبَ (1) أَلاّ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِن لَّا يَشْعُمُونَ ( ) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ المِثُوا كَمَا مَامَنَ النَّاسُ قَالْوَ النَّوْمِنُ كُمَا مَامَنَ السُّفَهَا أُو أَلَّا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَا أَوُكَنِينَ لَا يَعْلَمُونَ 10 وَإِذَالَقُوا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَالْوَآ ءَامَنَا وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيَطِينِهِمْ قَالُوٓا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا خَنُ مُسْتَهْ زِءُونَ ١٠٠ اللَّهُ يُسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَمْدُهُمْ فِي طُغْيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ ۞ أُوْلَتِهِكَ الَّذِينَ الشَّتَرُفُا الطَّهَ لَالَّهُ بَالْهُدَىٰ فَمَا رَيَحَت يِّحَدِّرتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ١٠٠ مَثَلُهُمْ كَمَثَل الَّذِي اَسْتَوْفَدَ نَازَا فَكُنَّا أَصَٰكَة تَ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَنت لَّا يُبْعِرُونَ ۞ صُمُّ بُكُمُّ عُنَّى فَهُمَّ لَا يَرْجِعُونَ ۞ أَوْ كَصَيْبِ مِنَ ٱلسَّمَاءِ فِيهِ ظُلُبَتُ ۖ وَرَعْدٌ وَبَرْثٌ يَجْعَلُونَ أَصَنِيعُهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَ الصَّوَعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِّ وَاللَّهُ تُحِيطًا بِالْكَنفِرِينَ ﴿ يَكَادُ الْبَرَّقُ يَعْطَفُ أَبْصَنَرُهُمْ لَكُمَّا أَضَآهُ لَهُم مَّشَوَافِيهِ وَإِذَاۤ أَظَلَمَ عَلَيْهِمْ قَا مُوأُ وَلَوَ شَآءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بستمعهم وأبصر هممات الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾

«Среди людей есть такие, которые утверждают: «Мы уверовали в Аллаха и в Последний день». — но они не веруют. ○ (Тщатся) они обмануть Аллаха и уверовавших, но обманывают только самих себя, не ведая (об этом). ○ В сердиах их — болезнь, а Аллах усугубил болезнь их! (Уготовано) им мучительное наказание за то, что они лгали. ○ А когда им говорят: «Не творите нечестия на земле!», — они отвечают: «Мы совершаем только благое». ○ Однако они-то и распространяют нечестие, сами (о том) не ведая. ○ А если им говорят: «Уверуйте, как уверовали (другие) люди», — они отвечают: «Разве уверуем мы, как уверовали глуп-

цы?» На самом же деле они сами — глупцы, однако они (этого) не знают. 🔾 Встречая тех, кто уверовал, они говорят: «Мы уверовали», — а когда остаются наедине со своими шайтанами<sup>1</sup>, то говорят: «Поистине, мы — с вами, мы ведь только насмехаемся». ○ Аллах (тоже) посмеётся над ними, продлив им (жизнь) в их беззаконии, и будут они блуждать в растерянности. Они - те, кто променял путь истинный на заблуждение, но торговля их не принесла прибыли, и не относятся они к числу идущих правильным путём. 🔾 Они подобны тому, кто разжёг огонь, а когда (отонь этот) осветил всё окружавшее его, Аллах унёс их свет, оставив их во мраке (пичего) не видящими. О Глухие, немые, сленые, они не вернутся. 2 Пли подобны (они оказавшимся под) дождём (, падающим) с небес (и несущим) с собой мрак, громы и молнии: они затыкают уши пальцами, (защищаясь от раскатов) грома и опасаясь смерти (, но) Аллах окружает неверных (со всех сторон). 

Молния почти лишает их зрения. Когда она освещает для них (путь), они идут (при её свете), когда же их окутывает мрак, они останавливаются. А если бы Аллах пожелал, то Он, конечно же, лишил бы их слуха и зрения: поистине, Аллах всё может! В корова. 8-20.

**BOHPOC 158.** Что представляет собой неверие, проявляющееся в делах, но не ставящее человека вне рамок религии?

**ОТВЕТ.** Проявлением подобного неверия является всякое прегрешение, которое именуется неверием в Коране и супне, хотя совершающий его и продолжает именоваться верующим. В пример можно привести слова пророка, который сказал:

(Не становитесь после меня неверными, которые рубят друг другу головы.) <sub>Аль-Бухари и</sub> Муслим.

<sup>1</sup> Здесь речь идёт о предводителях таких людей.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: не смогут вернуться к пути истинному, так как Аллах не даст им услышать благих слов, они не будут говорить то, что пойдёт им на пользу, и не увидят того, благодаря чему смогут двигаться в правильном направлении.

Сообщается также, что пророк, " сказал:

## ﴿سِبَابُ الْمُسْلِمِ فُسُوقٌ. وَقِتَالُهُ كُفْرٌ ﴾

(Поношение мусульманина (свидетельствует о) нечестии, а сражение с ним — (о) неверии.) Аль-Бухари и Муслим.

Таким образом, посланник Аллаха, долж, назвал сражение мусульман друг с другом неверием, а тех, кто занимается этим, — певерными.

Кроме того, Аллах Всевышний сказал:

﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ المُوْقِينِينَ اَقَنَتُلُوا فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمُّا فَإِنْ بَعَتْ إِحَدَنَهُمَا عَلَ ٱلأُخْرَىٰ فَقَنْلُوا الَّتِي تَبْغِي حَقَّى تَغِنَ مَ إِلَىٰ آمْرِ اللَّهِ فَإِن فَآءَتْ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْفَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ۞ إِنَّنَا ٱلْمُوْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَ أَخُويَكُمُ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَكُو تُرْحَمُونَ ﴾

«А если две группы верующих станут сражаться (между собой), примирите их. Если же одна из них чинит по отношению к другой произвол, то сражайтесь с той (из них), что притесняет (другую), пока она не вернётся к велению Аллаха¹. А когда она вернётся, примирите их между собой по справедливости и будьте беспристрастным! Поистине, Аллах любит беспристрастных! ○ Верующие — не кто иные как братья, а поэтому примиряйте между собой двух (враждующих) братьев ваших и бойтесь Аллаха, чтобы вас помиловали. В комматы 9-10

Таким образом, Аллах Всевышний подтверждает, что они обладают верой и являются братьями по вере, ни в коей мере не отрицая этого.

А в аяте о воздаянии равным (кисас) Аллах Всевышний говорит:

«Что же касается того, кому будет прощено его братом (по вере), то (простивший должен) следовать одобряемому (шариа-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: не согласится прекратить сражение и решить спорные вопросы в соответствии с шариатом.

том<sup>1</sup>, а виновному необходимо) выплатить должное как полагается<sup>2</sup>.  $\blacktriangleright$ 

Итак, и здесь Аллах Всевышний подтверждает принадлежность убийцы к братству в исламе, не отрицая этого.

Кроме того, сообщается, что пророк, 🛭, сказал:

(В то время, когда прелюбодей совершает прелюбодеяние, он верующим не является, и в то время, когда вор совершает кражу, он верующим не является, и в то время, когда человек пьёт вино, он верующим не является, а после (совершения подобного следует) принести покаяние.)

В другой версии этого хадиса сообщается, что пророк, также сказал:

В третьей версии этого хадиса сообщается, что пророк, также сказал:

(...и когда грабитель силой отнимает что-нибудь на глазах у людей, он верующим не является.)

Аль-Бухари и Муслим.

Всё вышеупомянутое указывает на то, что пророк, песчитал, что прелюбодей, вор, пьющий вино и убийца полностью утрачивают веру при условии исповедания ими единобожия. А если бы он захотел сказать нечто подобное, то не стал бы сообщать о том, что тот умерший, который не отступится от

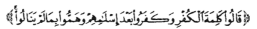
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что если человек, имеющий право на воздаяние равным убийце, прощает его, то он не должен требовать от него невозможного, например, немедленной уплаты выкупа за кровь, если он беден.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Иначе говоря, не затягивать с выплатой выкупа и не прибегать ни к каким уловкам, чтобы вообще избежать уплаты.

принесённого им свидетельства единобожия до самой смерти, войдёт в Рай, даже если он и совершал вышеупомянутые грехи, ведь в Рай войдут только верующие. Таким образом, говоря об этом, пророк, только хотел указать на уменьшение веры такого человека и её несовершенство. Если же говорить о неверии, то раб Аллаха впадает в него в том случае, когда совершает вышеупомянутые грехи. считая, что ему дозволено делать это, поскольку это означает, что он считает неправильными те места Корана и сунны, где указывается на запретность подобных вещей. Становится он неверным и в том случае, если только считает это дозволенным, даже и не совершая инчего подобного, а Аллах Всевышний знает об этом лучше.

ВОПРОС 159. Раньше неверие, проявляющееся в действиях, было определено как малое неверие, но почему же тогда совершение поклонов перед идолами, выражение пренебрежения к Корану, поношение посланника, насмешки над религией и тому подобные вещи ставят человека вне религии?

ОТВЕТ. Знай, что четыре вышеупомянутых и подобные им действия являются проявлением неверия, паходящего своё выражение в делах лишь в том смысле, что совершаются они с помощью различных частей тела, и это могут видеть люди. Однако совершение их может иметь место только в том случае, когда полностью прекращается совершение дел сердца, имеющих отношение к намерениям, искрепности, любви и повиновению. Таким образом, несмотря на то, что впешие все эти действия являются проявлениями неверия, находящего выражение в делах, они обязательно связаны с невернем, имеющим отношение к убеждениям, и могут совершаться либо отклонившимся от пути истинного лицемером, либо упорствующим ослушником. И только это во время совершения похода на Табук заставило лицемеров делать то, о чём в Коране сказано так:



«…они произносили слова (свидетельствующие об их) неверии, и впали в неверие, приняв ислам, и задумали (совершить) то, что им не удалось. В похавиме. 74.

И в Коране о них сообщается также следующее:

«Если же ты спросишь их, они, конечно же, скажут: «Мы только забавлялись и играли». Скажи: «Не над Аллахом ли, Его аятами и Его посланником вы насмехались?» ○ Не оправдывайтесь! Вы стали неверными после того, как уверовали²... >> почавиме 65-66

Кроме того, мы не определяли малое неверие исключительно как неверие, находящее своё выражение в делах, но говорили, что оно является таковым, если не имеет отношения к убеждениям и не противоречит ни словам, ни делам сердца.

ВОПРОС 160. На еколько частей подразделяются такие вещи как несправедливость (*зульж*)<sup>3</sup>, нечестие (*фусук*)<sup>3</sup> и лицемерие (*нифак*)?

**ОТВЕТ.** Каждая из этих вещей подразделяется на две части: большую, которой является неверие, и малую, чем является всё то, что меньше неверия.

В данном случае имеется в виду либо желание вызвать раздоры среди мусульман, либо заговор с целью убийства пророка. "Дийх".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: вы обнаружили своё неверие после того, как в течение определённого времени своим поведением старались показать другим, что являетесь верующими.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Под несправедливостью по отношению к Аллаху подразумевается прежде всего многобожие в различных его проявлениях, иначе говоря, ложные утверждения или мнения о том, что наряду с Аллахом существуют и иные боги, или же что управлять происходяшим в мире способен кто-либо, кроме Аллаха, и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Это слово образовано от араб. глагола «фасака» — отступать; отклоняться; поступать греховно.

BOПРОС 161. Что может служить примером большой и малой несправедливости?

**ОТВЕТ.** Примером большой несправедливости является то, о чём упоминает Аллах Всевынний, который сказал:

«И не взывай помимо Аллаха к тому, что не принесёт тебе ни пользы, ни вреда, а если ты будешь делать (это), то, поистине, (станешь одним) из несправедливых. У йунус, 106.

شساопстине, многобожие — великая несправедливость! лукман, 13.

«Поистине, Аллах сделает Рай запретным для того, кто наряду с Ним поклоняется и другим, и убежищем для него ставет Ад и не будет несправедливым помощников!» тозоваз 72

Что же касается несправедливости, которая меньше этого, то примером её может служить то, о чём упоминает в суре «Развод» Аллах Всевышний, который сказал:

«...и бойтесь Аллаха, Господа вашего. Не выгоняйте их из их домов и пусть сами они не уходят, если только не станут совершать чего-нибудь явно непристойного². Таковы установления Аллаха, а кто нарушит установления Аллаха, тот сам себя обидит. № Вазвол. 1.

<sup>1</sup> Здесь речь идёт о жёнах, с которыми развелись их мужья.

 $<sup>^2</sup>$  Здесь имеется в виду совершение прелюбодеяния, требующее установленного шариатом наказания (хард).

Аллах Всевышний также сказал:

### ﴿ وَلَا تُمْسِكُو مُنَّ ضِرَا وَالْتَمْنَدُواْ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ فَقَدْ ظَلَة نَفْسَدُ ﴾

«…и не удерживайте их¹ (, стараясь панести им) вред и (тем самым) нарушая (установления Аллаха), а кто сделает это, сам себя обидит. В корова, 231.

ВОПРОС 162. Что может служить примером большого и малого нечестия?

**ОТВЕТ.** Примером большого нечестия является то, о чём упоминает Аллах Всевышний, который сказал:

«Поистине, лицемеры — они нечестивцы.» покаяние. 67.

€...кроме Иблиса, который был из (числа) джиннов<sup>2</sup> и уклонился от (исполнения) веления Господа своего. Решера, 50.

«И Луту — даровали Мы ему (право) судить и знание и спасли его (, выведя) из селения (, жители) которого совершали мерзкие дела. Поистине, были они дурными и нечестивыми людьми.

Что же касается печестия, которое меньше этого, то в пример можно привести то, что Аллах Всевышний сказал о клеветниках:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В данном случае имеется в виду умышленное затягивание установленного шариатом срока (*'идда*) — периода, в течение которого женщина не может снова выйти замуж после смерти мужа или развода.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Согласно Корану, джинны сотворены Аллахом из огня и могут быть как верующими, так и неверными.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Араб. хукм. В данном случае имеется в виду пророчество.

### ﴿ وَلَانَفْنَالُواْ لَكُمْ شَهَادَةً أَبَدًا وَأُولَيْهِكَ هُمُ ٱلْفَاسِفُونَ ﴾

€...п никогда не принимайте их свидетельства, ибо они — нечестивцы. В Сарт. 4.

Аллах Всевышший также сказал:

«О те, кто уверовал! Если нечестивец принесёт вам какуюнибудь весть, то постарайтесь выяснить (правда ли это), чтобы по неведению не повредить (каким-пибудь певиппым) людям и потом не начать жалеть о том, что вы сделали.»

Сообщается, что этот аят был писпослан из-за аль-Валида Бин Укбы.

## **BOHPOC 163.** Что может служить примером большого и малого лицемерия?

**ОТВЕТ.** Примеры большого лицемерия приведены в цитированных нами аятах, относящихся к началу суры «Корова». Аллах Всевышний также сказал:

﴿ إِنَّ الْمُنَفِقِينَ يُحْدَيهُ عُونَ اللّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا فَامُوٓا إِلَى الصَّلَوْةِ فَامُوا كُسَالَى بُرَّآءُ ونَ
النَّاسَ وَلا يَذْكُرُوكَ اللّهَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ مُثَنَّدَ بِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لاَ إِلَى هَتُولُآهُ وَلاَ إِلَى هَتُولُآهُ وَلا يَلُو هَتُولُآهُ وَلاَ إِلَى هَتُولُآهُ وَمَن يُعْدِيلِ اللّهُ مُلَن يَجِدَ لَهُ سَبِيلًا ﴿ وَ يَكَاتُمُ اللّهِ يَنَ المَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

«Поистине, лицемеры (думают, что) обманывают Аллаха, но это Он обманывает их! А когда они встают на молитву, то встают

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Это не следует понимать буквально. Имеется в виду, что Аллах сделает так, что попытки лицемеров обмануть Его в День Воскресения обернутся против них же самих.

неохотно, делая это напоказ людям, и лишь немного поминают Аллаха. Они колеблются между теми и этими<sup>1</sup>, а для того, кого Аллах вводит в заблуждение, ты никогда не найдёшь пути. О те, кто уверовал, не берите в покровители неверных (, предпочитая их) верующим! Неужели хотите вы предоставить Аллаху убедительный довод против самих себя? Поистине, лицемеры окажутся в нижнем слое Огня, и никогда не найдёшь ты для них заступника.

Аллах Всевышний также сказал:

Женщины, 142-145.

## ﴿ إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنْتَفِقُونَ عَالُوانَتَهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ. وَاللَّهُ يَنْهُدُ إِنَّ ٱلْمُنْتِفِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾

В пример можно привести и другие аяты.

Что же касается лицемерия, которое меньше этого, то примером его может послужить то, о чём упомянул пророк, который сказал:

(Лицемера отличают собой три признака: когда он рассказывает, то лжёт, когда обещает, то нарушает (своё обещание), а когда ему доверяются, он предаёт<sup>2</sup>.)

Аль-Бухари и Муслим.

Сообщается также, что пророк, дама, сказал:

﴿ أَرْبُعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا. وَمَنْ كَانَتْ فِيـــهِ خَصَلَـــةٌ مِنْـــهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصَلَةٌ مِنَ النَّفَاقِ حَتَّى يَدَعَهَا، إِذَا اوْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَــــــدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ، وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ﴾

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здесь имеются в виду верующие и многобожники, между которыми лицемеры никак не могут сделать окончательный выбор.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Здесь имеется в виду и то, что лицемер не возвращает доверенного ему имущества. Таким образом, речь идёт о всех тех, кто поступает вероломно.

(Истинным лицемером является тот, кому присущи четыре (свойства), а отличающийся одним из них будет отмечен одним из свойств лицемерия, пока не избавится от него. (Четырьмя такими свойствами отличается тот, кто) предаёт, когда ему доверяются, лжёт, когда рассказывает (о чём-либо), поступает вероломно, когда заключает договор, и допускает беззакония, когда враждует (с кемлибо).)

ВОПРОС 164. Каковы установления шариата относительно колдовства и колдунов?

**ОТВЕТ.** Колдовство действительно существует, что же касается его воздействия, то это — не более чем совпадение с предопределённым, как указал на это Аллах Всевышний, который сказал:

«И (люди) учились у них тому, как разлучать мужа с его женой, однако с помощью этого они могли повредить кому-нибудь только с позволения Аллаха.

О воздействии колдовства сообщается также в достоверных халисах<sup>2</sup>.

Что же касается колдуна, то он является неверным, если его умение колдовать воспринимается им от шайтанов, как

<sup>&#</sup>x27; Здесь речь идёт об ангелах Харуте и Маруте, которые обучали людей колдовству в Вавилоне, предупреждая их об этом.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Колдовство действительно может оказывать воздействие, чего не станет отрицать никто, кроме упорствующих или неверующих в то, что было ниспослано Мухаммаду, " ведь даже он, лучший из людей и господин потомков Адама, подвергся воздействию колдовства одного человека из племени бану зурайк по имени Лябид Ибн аль-А'сам, что продолжалось в течение шести месяцев. В «Фатх аль-Бари» Ибн Хаджар приводит слова аль-Мазири, который сказал: «Некоторые из приверженцев нововведений отрицали достоверность этого хадиса, утверждая, что он умаляет значение пророчества и внушает людям сомнение в нём.

Продолжение примечания см. на след. стр.

говорится об этом в вышеупомянутом аяте из суры «Корова», ведь Аллах Всевышний сказал:

«И ни тот, ни другой не обучали никого, не предупредив (предварительно): «Поистине, мы только искушаем, не будь же неверующим!» И (люди) учились у них тому, как разлучать мужа с его женой, однако с помощью этого они могли повредить комунибудь только с позволения Аллаха. И они обучались тому, что им вредит и не приносит пользы (, хотя и) знали, что в мире вечном не будет доли тому, кто приобрёл это¹. ▶

BOПРОС 165. Что такое «нушра» и каковы установления шариата относительно этого?

**ОТВЕТ.** Так называется снятие колдовских чар с околдованного. Если это осуществляется с помощью такого же

Примечание № 2 к стр. 202. продолжение Они говорили: "Несостоятельно всё то, что имеет подобный смысл", — и утверждали, что допущение этого подрывает доверие к тем законам, которые они установили, так как если исходить из достоверности таких сообщений, то можно допустить и то, что пророк, "ДПДД", видел Джибрила там, где на самом деле его не было, как и то, что ему только казалось, будто ему ниспосылаются откровения, тогда как на самом деле ему ничего не ниспосылалось».

Аль-Мазири также сказал: «Все подобные заявления должны быть отвергнуты, поскольку существуют указания на достоверность того, что пророк, подобрания подобрания подобрания от Аллаха Всевышнего, и на то, что передавая это, он был защищён от всяких посторонних влияний. Свидетельством, подтверждающим эту мысль, могут служить чудеса, а всё то, что указывает на противоположное, является несостоятельным. Если же говорить о том, что связано с некоторых им было направлено послание, то он мог подвергаться воздействию этого как и все прочие люди, что касается, например, болезней. Ввиду этого вполне можно допустить, что ему показалось что-нибудь не существовавшее на самом деле, если речь идёт о мирских делах, тогда как в делах религиозных ему была обеспечена защита».

1 То есть: тому, кто научился колдовству вопреки запрету Аллаха.

колдовства, то опо относится к делам шайтана, а если это делается с помощью узаконенных шариатом заговоров, то в этом нет ничего плохого.

#### Вопрос 166. Что представляют собой узаконенные шариатом и запретные заговоры (рука)?

ОТВЕТ. Узаконенными заговорами являются взятые только из Корана или из сунны и произносимые по-арабски слова, если и заговаривающий и заговариваемый считают, что слова эти могут оказать воздействие только с дозволения Аллаха Всемогущего и Великого. Так, например, пророка, заговаривал Джибрил, мир ему, а сам он заговаривал многих своих сподвижников² и не только допускал подобное для них, но и повелевал им заниматься заговорами такого рода, разрешая им брать за это плату, о чём сообщается в хадисах, приводимых в обоих «Сахихах», и многих других источниках.

Запретным является всё то, что не имеет отношения к Корану и суние и произносится не по-арабски. Подобное относится к делам шайтана, к его использованию и приближению к нему с помощью того, что он любит, чем и заняты многочисленные обманщики, шарлатаны и выжившие из ума люди, а также многие из тех, кто читает книги, где речь идёт о всевозможных символах и талисманах, якобы способных

<sup>2</sup> Сообщается, что среди тех, кого заговаривал посланник Аллаха, «Аллаха», были аль-Хасан и аль-Хусайн. При этом он сказал:

(Поистине, отец ваш с помощью этого обращался к Аллаху с мольбами о защите Исмаила и Исхака), — имея в виду Ибрахима, мир ему, (а затем) произнес такие слова:

(Прибегаю к совершенным словам Аллаха от любого шайтана, и насекомого и от всякого дурного глаза!)

[A'узу би-калимати-Лляхи-т-таммати мин кулли шайтанин, ва хамматин, ва мин кулли 'айнин лямматин!]

<sup>&#</sup>x27; Имеется в виду чтение сур «Рассвет» и «Люди» (му аввазатани), а также обращения к Аллаху с мольбами о защите по примеру пророка, ""Сллх».

защищать людей, которые были составлены врагами ислама и не имеют никакого отношения к истинному исламу.

ВОПРОС 167. Каковы установления шариата относительно всевозможных подвешиваемых в различных местах вещей наподобие амулетов, сухожилий, колец, нитей, раковин и тому подобных предметов?<sup>1</sup>

**ОТВЕТ.** Сообщается, что во время некоторых своих поездок посланник Аллаха, посылал вперёд посланца предупреждать людей, чтобы они не оставляли на шеях верблюдов ожерелий из сухожилий или любых иных подобных вещей, но обязательно срезали их.

Сообщается также, что пророк, дапах, сказал:

(Поистине, заговоры  $(\rho y \kappa a)^2$ , амулеты  $(ma Ma^*u M)^3$  и колдовство  $(mu Ba \Lambda R)^4$  есть (не что пное как) многобожие.)

Абу Дауд, Ибн Маджа и Ахмад.

Сообщается также, что пророк, даже, сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> К этому же имеет отношение подвешивание на шеи детей голубых бус теми, кто утверждает, что они защищают их от дурного глаза. Иногда они кладут внутрь изображение руки с рисунком глаза, утверждая, что это защищает от зависти, иные же прибивают к дверям дома или в саду подкову с теми же целями. Всё это относится к проявлениям многобожия, поскольку те люди, которые занимаются подобными вещами, считают, что это может отвратить предопределённое Аллахом.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Здесь речь идёт о запретных заговорах, подразумевающих обращения за помощью к джиннам или содержащих в себе нечто непонятное.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Речь идёт о бусах, которые арабы подвешивали на шеи своих детей, считая, что это могло защищать их от дурного глаза. Шариат объявляет подобные вещи недействительными, но сколь много в наши дни людей, которые идут наперекор шариату!

Сообщается, что Аиша, да будет доволен ею Аллах, сказала: «Амулет (тамима) есть то, что вешается (на шею) до того, как случается беда, чтобы с помощью этого отвратить предопределённое Аллахом».

<sup>4</sup> Здесь речь идёт о тех видах колдовства, цель которых состоит в том, чтобы внушить мужу любовь к своей жене.

Сообщается, что однажды пророк, "м., увидел на руке какого-то человека медное кольцо и спросил его: (Что это?) Тот сказал: «Это — от слабости», — и тогда пророк, "м., велел:

(Поистине, оно только добавит тебе слабости, выбрось же его, ибо если ты умрёшь, так и не сняв его, то никогда не преуспеешь!)

Сообщается, что однажды Хузайфа<sup>1</sup>, да будет доволен нм Аллах, перерезал нить, которую намотал на руку один человек, а потом прочитал следующий аят:

### ﴿ وَمَا يُوْمِنُ أَكَ أَرْهُمِ إِلَّا إِلَا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾

«И в большинстве своём не веруют они в Аллаха без того, чтобы не поклоняться наряду с Ним и другим.)

**BOIIPOC 168.** Что можно сказать о прорицателях (куххан)?

**ОТВЕТ.** Прорицатели относятся к числу *тагутов*<sup>2</sup> и являются друзьями шайтанов, которые внушают им что-либо, как сказал об этом Аллах Всевышний:

Шайтаны спускаются к ним, передавая слова, подслушанные ими из разговоров ангелов, прорицатели же к одному слову истины добавляют сто слов лжи, о чём Аллах Всевышний сказал так:

<sup>&#</sup>x27; Один из сподвижников пророка, "мах».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Араб. *тагут* — обозначение всего того, что приводит людей к многобожию.

«Поведать ли вам о том, к кому нисходят шайтаны? ○ Нисходят они к каждому многогрешному лжецу, ○ они прислушиваются , а в большинстве своём они 2 — лжецы. В получ. 221-223.

Что же касается пророка, дам, то в хадисе об откровениях сообщается, что он сказал:

﴿فَيَسْمَعُهَا مُسْتَرِقُ السَّمْعِ وَمُسْتَرِقُ السَّمْعِ، هَكَذَا بَعْضُهُ فَـــوْقَ بَعْـضِ. فَيَسْمَعُ الْكَلِمَةَ فَيُلْقِيهَا الْإَخْرُ اللَّي مَنْ تَحْتَهُ، حَتَّـي يُلْقِيهَا الْآخَرُ اللَّي مَنْ تَحْتَهُ، حَتَّـي يُلْقِيهَا عَلَى لِسَانِ السَّاحِرِ أو الْكَاهِنِ، فَرُبَّمَــا أَدْرَكَ الشَّـهَابُ قَبْــلَ أَنْ يُلْوَيْهَا، وَرُبَّمَا أَلْقَاهَا قَبْلَ أَنْ يُلْوكَهُ، فَيَكُذِبُ مَعَهَا مِائَةً كَذْبَةٍ ﴾

(И слушают их подслушивающие<sup>3</sup>, располагающиеся один над другим. И каждый из них слышит что-то и передаёт (подслушанные слова) тому, кто ниже его, который передаёт другому, располагающемуся ещё ниже, (и так продолжается) до тех пор, пока (один из них) не передаст их колдуну или прорицателю. И иногда падающая звезда поражает (шайтана) до того, как он успевает передать эти слова, иногда же он передаёт их до того, как она поразит его, и вместе с (одним словом истины) он передаёт сто (слов) лжи.)

Аль-Бухари и Ибн Маджа (часть длинного хадиса).

То же самое относится и к таким вещам как гадания на песке, гадания с помощью каменков и т.д.

ВОПРОС 169. Какое суждение следует вынести о том, кто верит прорицателю?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Скажи: «Из тех, кто обитает на небесах и на земле, лишь Аллах ведает сокрытое». муравыя, 65.

<sup>1</sup> Имеется в виду, что шайтаны стараются подслушать речи ангелов.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Здесь речь идёт о шайтанах.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Здесь речь идёт о шайтанах, подслушивающих слова ангелов на небесах, которые говорят об откровениях Аллаха и том, что Он может открыть, кому пожелает.

(И у него ключи к сокрытому! Знает о них только Он.) Скот, 59.

(Или есть у них (знание о) сокрытом и (могут) они записать (его)?) калям. 47.

(Разве есть у него знание о сокрытом, чтобы он мог видеть?)

Аллах Всевышний также сказал:

4...Аллах знает (об этом), а вы не знаете.) корова, 216.

Что же касается пророка, , то сообщается, что он сказал:

(Приходящий к гадателю или прорицателю и верящий тому, что он говорит, не верует в то, что Аллах ниспослал Мухаммаду), может в то, что Аллах ниспослал Мухаммаду), может в то, что Аллах ниспослал Мухаммади запъ-хаким.

Сообщается также, что пророк, дата, сказал:

(У того, кто придёт к гадателю и спросит его о чём-нибудь, молитва не будет приниматься в течение сорока дней.) Муслим и Ахмал.

ВОПРОС 170. Какое суждение следует вынести о гадании по звёздам?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«И Он — Тот, который создал для вас звёзды, чтобы вы находили по ним путь во мраке на суще и на море....» Скот, 97.

«И Мы украсили нижнее небо светильниками и сделали их средством для поражения шайтанов...» Власть, 5.

Аллах Всевышний также сказал:

Что же касается пророка, , то сообщается, что он сказал:

(Занимающийся любым видом гадания по звёздам занимается одним из видов колдовства, и чем больше (видов такого гадания он узнает), тем больше (погрязнет в колдовстве).)

Абу Дауд, Ахмад и Ибн Маджа.

Сообщается, что о людях, которые писали «аба джад» и смотрели на звёзды Ибн Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «Не думаю, что поступающий так будет иметь удел у Аллаха».

Передают, что Катада, да помилует его Аллах Всевышний, сказал: «Аллах создал эти звёзды (, преследуя) три цели: для украшения небес, для метания их в шайтанов и для того, чтобы они служили вехами, с помощью которых можно было бы находить путь. Если же кто-нибудь усматривает в них ещё что-нибудь, то он делает это на своё несчастье, и губит свой собственный удел и берётся за то, о чём не обладает знанием».<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Речь идёт об имеющих определённое цифровое значение буквах арабского алфавита, которые писались внутри квадратов. Астрологи утверждают, что с помощью этого можно узнавать скрытые от людей предопределённые события, и что звёзды оказывают влияние на земные дела. То же самое имеет отношение и к хиромантии, гаданиям на песке и прочим вещам. Всё это — обман и шарлатанство, к которому прибегают шайтаны из числа джиннов и людей в отношениях друг с другом, а мы молим Аллаха об избавлении мусульман от этого опасного бедствия.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Аль-Бухари приводит эти слова как комментарий к «Книге начала творения». Что же касается Ибн Хаджара, то в «Фатх аль-Бари» он цитирует слова Абда Бин Хумайда, который сказал: «Люди, не ведающие о велении Аллаха, обращались с вопросами о звёздах к прорицателям, которые говорили: "Если кто-нибудь станет сажать деревья под такой звездой, будет то-то, если ктонибудь отправится в путь под такой звездой, будет то-то, и, клянусь жизнью своей, нет такой звезды, под которой не рождалось бы длинное и короткое, красное и белое, прекрасное и уродливое", — но на самом деле ни звёзды, ни птицы, ни животные не имеют никакого отношения к сокрытому (гайб)».

BOIIPOC 171. Что можно сказать об испрашивании дождя у небесных светил?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«И (благодарностью за даруемый) вам удел деласте вы то, что объявляете ложью (благодеяния Аллаха). В вострессии ва

Что же касается пророка, , то сообщается, что он сказал:

(От четырёх вещей, имеющих отношение к джахилиййи<sup>1</sup>, (всё ещё) не (в силах) отказаться члены моей общины: от (привычки) гордиться своей знатностью, порочить (других) из-за их происхождения, обращаться с мольбами о дожде к небесным светилам<sup>2</sup> и громко причитать по покойным.)

Сообщается также, что пророк, дах, сказал:

﴿ هَلْ تَذْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ؟ قَالُوا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: قَالَ: أَصنبَتِ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنٌ بِي وَكَافِرٌ ، فَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطرِنَا بِفَضِلِ اللَّهِ وَرَحْمَيْكِ فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِي كَافِرٌ بِالْكُوكَبِ. وَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطرِثًا بِنَوْءِ كَذَا وَكَــــذَا فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِي مُؤْمِنٌ بِالْكُوكَبِ ﴾ فَذَلِكَ كَافِرٌ بِي مُؤْمِنٌ بِالْكُوكَبِ ﴾

(Знаете ли вы, что сказал Господь ваш?) Они сказали: «Аллах и Его посланник знают (об этом) лучше». Тогда пророк, сказал, что Аллах Всевышний сказал: (Этим утром<sup>3</sup> (некоторые) из рабов Моих остались верующими в Меня, а (некоторые) стали

<sup>1</sup> То есть: к доисламским временам; к эпохе невежества и многобожия.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Здесь имеется в виду вера людей в то, что различные события на земле зависят от изменения положения небесных светил.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> В этих словах Всевышнего есть указание на определённый период времени, но относятся они и ко всем прочим случаям.

неверными. Что касается сказавшего: «Нам был послан дождь по милости Аллаха и милосердию Его», — то он верует в Меня и не верит в планеты, что же касается сказавшего: «Нам был послан дождь благодаря такой-то планете», — то он не верует в Меня и верит в планеты.)

Аль-Бухарии Муслим.

BOПРОС 172. Что можно сказать о вере в дурные предзнаменования<sup>1</sup> и том, что её удаляет?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, злосчастие их — (во власти) Аллаха, но в большинстве своём они не знают.» Преграды, 131.

Что же касается пророка, то сообщается, что оп сказал:

﴿ (لاَ عَدُونَىٰ وَلاَ طَيْرَةً وَلاَ هَامَةً وَلا صَفَرَ ﴾

(Не (передаётся) зараза (иначе как по воле Аллаха), и не (является дурным предзнаменованием) ни (полёт) птиц, ни сова, и не (сулит ничего дурного месяц) сафар...<sup>2</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Араб. тыра. Это слово образовано от слова «тайр» — птицы, что связано с обычаем арабов в прежние времена гадать по полёту птиц, усматривая доброе или дурное предзнаменование в том, направо или налево они петели, что могло заставить их отказаться от своих намерений. Пророк, «Дида», указал на несостоятельность представлений о том, что вещи такого рода способны оказывать хоть какое-нибудь полезное или вредное воздействие. В наше время примером этого могут служить попытки простых людей определять хорошие и дурные предзнаменования по карканию ворон и тому подобным вещам. В том случае, когда в сердце человека возникает желание или, наоборот, нежелание сделать что-то, это не будет иметь отношения к вере в предзнаменования, если он станет продолжать делать то, что ему нужно, уповая на своего Господа, в связи с чем Ибн Аббас, да будет доволен Алпах ими обомми, сказал: «Если продолжишь, значит, ты уповаешь, а если отступишься, значит, ты веришь в предзнаменования».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Смысл этих слов в том, что сама по себе ни одна из вышеупомянутых вещей никакого воздействия не оказывает, а всё хорошее и дурное зависит только от воли Аллаха. Так, например, заболеть заразной боле энью можно только по воле Аллаха. Что же касается упомянутых пророком, выпара, совы (хама) и месяца сафар, то упоминание о них связано с тем, что арабы ститали, что если сова сядет на дом какого-нибудь человека, то это станет указанием на его близкую кончину, и связывали месяц сафар с определёнными дурными предзнаменованиями.

Сообщается также, что пророк, даж, сказал:

(Вера в дурные предзнаменования есть многобожие, вера в дурные предзнаменования есть многобожие!) Ахмад. яль-хаким и ат-Тирмизи.

Что же касается Ибн Мас'уда, да будет доволен им Аллах, то сообщается, что он сказал: «Нет среди нас такого (, кому подобное не было бы присуще хоть в какой-то мере), однако Аллах удаляет это посредством упования».

Передают со слов Абдуллаха Ибн Амра, да будет доволен им Аллах, что однажды пророк, "даж, сказал:

(Человек, которого дурное предзнаменование удержало от (совершения) того, что ему необходимо, впал в многобожие.) Люди спросили: «Что же может послужить искуплением этого?» Пророк, ", сказал:

(Искупление состоит в том, чтобы произнести слова: «О Аллах, нет блага, кроме Твоего блага, нет птиц, кроме Твоих птиц $^{1}$ , и нет бога, кроме Тебя!)

[Аллахумма, ля хайра илля хайру-кя, ва ля тайра илля тайру-кя ва ля иляха гайру-кя!]

Сообщается также, что пророк, сказал:

(Лучше всего хорошее предзнаменование, а (дурное) пусть не останавливает мусульманина. Если же кто-нибудь из вас увидит что-

<sup>1</sup> Здесь речь идёт о предопределении.

нибудь такое, что ему не понравится, пусть скажет: «О Аллах, никто не дарует благого, кроме Тебя, и никто не отвращает дурного, кроме Тебя, и никто не даёт мощи и силы, кроме Тебя».)

[Аллахумма, ля йа'ти би-ль-хасанати илля Анта, ва ля йалфа'у-сса'ийати илля Анта ва ля хауля ва ля кувватаилля би-кя.]

#### ВОПРОС 173. Что можно сказать о дурном глазе?

ОТВЕТ. Сообщается, что пророк, даж, сказал:

(الْعَيْنُ حَقُ) (Дурной глаз — это истина ). Аль-Бухари и Муслим.

Сообщается также, что однажды, увидев на лице одной рабыни тёмное пятно, пророк, , сказал:

(Заговаривайте её, ибо, поистине, её сглазили.) Аль-Бухари и Муслим.

Передают, что Лиша, да будет доволен ею Аллах, сказала: «Пророк, доволен велел мне (или: ...велел) заговоривать от дурного глаза».

Сообщается также, что пророк, длях, сказал:

(Не следует заговаривать ни от чего, кроме дурного глаза и яда.)

Об этом говорится также и во многих других достоверных хадисах, которые не были приведены нами и смысл которых состоит в том, что всё это оказывает воздействие только с позволения Аллаха, а многие наши праведные предшественники, да будет доволен ими Аллах, использовали эти хадисы при истолковании слов Всемогущего и Велйкого Аллаха.

Аллах Всевышний сказал:

#### ﴿ وَإِن يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُ وَالْبَرْلِقُونَكَ مِأْبَصَنْرِهِ لَمَّا سَمِعُوا اللِّكْرَ ﴾

«А те, кто не уверовал, готовы заставить тебя поскользнуться своими взорами, когда слышат напоминание<sup>2</sup>....»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что дурной глаз действительно оказывает отрицательное влияние.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: чтение Корана.

**ВОПРОС 174.** Сколько существует видов прегрешений (жа'аси)?

**ОТВЕТ.** Прегрешения подразделяются на мелкие (сага'ир), которые называются также дурными делами (са'uùam), и тяжкие (кяба'ир), которые называются также смертными грехами (мубикаm).

ВОПРОС 175. Чем искупаются дурные дела (са'ийат)?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«Если вы будете избегать тяжких грехов, которые вам запрещены, то Мы простим ваши мелкие прегрешения и введём вас через (врата) благословенные. → жанициы 31.

Аллах Всевышний также сказал:

Таким образом, Аллах Всевышний поведал нам, что дурные дела искупаются благодаря тому, что человек сторонится совершения тяжких прегрешений и совершает добрые дела. Та же мысль выражена и в том хадисе, где сообщается, что пророк, сказал:

(...совершив нечто дурное, сделай вслед за этим и что-нибудь доброе, что сотрёт собой это...¹)

Ахмад и вт-Тирмизи.

В полном тексте этого хадиса сообщается, что пророк, (Дим.), сказал: (Бойся Аллаха, где бы ты ни был, совершив нечто дурное, сделай вслед за этим и что-то доброе, что сотрёт собой это, и придерживайся благонравия в отношениях с людьми.)

Этот хадис передаётся со слов Абу Зарра аль-Гифари, да будет доволен им Аллах. В «Джами 'аль-'улюм ва-ль-хикам» Ибн Раджаб аль-Ханбали пишет: «По сообщениям разных источников, пророк, "Мух», дал это наставление Му 'азу и Абу Зарру, и это — великое наставление, объединяющее в себе то, что имеет отношение как к правам Аллаха, так и к правам Его рабов».

Кроме того, в других достоверных хадисах сообщается, что искуплением всевозможных дурных дел и мелких прегрешений служат такие вещи как совершение омовения должным образом, несмотря на наличие того, что человеку не нравится<sup>1</sup>, посещение мечети, совершение пяти ежедневных молитв, регулярное участие в пятничных молитвах, соблюдение поста в рамадане, совершение дополнительных молитв во время рамадана, поклонение Аллаху в Ночь предопределения, соблюдение поста в день Ашура<sup>2</sup> и выполнение прочих религиозных обязанностей. В большинстве этих хадисов возможность подобного искупления обусловлена несовершением тяжких грехов и к этому же побуждают хадисы, в которых не упоминается ни о каких условиях. Таким образом, несовершение тяжких грехов является необходимым условием искупления мелких прегрешений с помощью добрых дел, а также без них.

#### ВОПРОС 176. Какие грехи относятся к числу тяжких?

**ОТВЕТ.** Критерием определения тяжких грехов служат высказывания сподвижников пророка, их последователей и некоторых других лиц.

Одни говорили, что тяжким грехом является любой такой грех, наказание за который определено в Коране.

Другие утверждали, что таковым является каждый грех, который влечёт за собой проклятие или гнев Аллаха, приводит к Аду или иному наказанию.

Третьи считали, что таковым является каждый грех, который свидетельствует о том, что совершающий его не придаёт значения религии, не обращает на неё внимания и не испытывает большого страха перед Аллахом. На этот счёт высказывались и иные мнения, что же касается достоверных хадисов, то в пих тяжкими названы многие прегрешения, несмотря на различие их степеней.

Среди них можно указать на большое неверие, проявлением чего является многобожие и колдовство. К их числу относятся

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здесь имеются в виду различные неблагоприятные обстоятельства, например, сильный холод и отсутствие тёплой воды.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Десятый день месяца мухаррам.

и прочие великие грехи, являющиеся всё же не столь тяжкими, например, убийство человека, которого Аллах запретил убивать иначе как по праву, отступление во время боя, ростовщичество, присвоение имущества сироты, произнесение лживых слов, а также клевета по адресу не проявляющих должной осторожности целомудренных верующих женщии, употребление вина, проявление непокорности и непочтительности по отношению к родителям и целый ряд иных прегрешений, о которых Ибп Аббас, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал: «Количество их ближе к семидесяти, чем к семи».

Занявшийся подсчётом количества грехов, названных тяжкими, увидит, что на самом деле их больше семидесяти, но что же тогда получится, если кто-нибудь займётся подсчётом всех тех грехов, после упоминания которых в Коране и супне следуют страшные угрозы, связанные с проклятиями, проявлениями гнева Аллаха, мучениях или прочих вещах? Такой человек, конечно же, обнаружит, что количество таких грехов очень велико.

**BOIIPOC 177.** Как можно искупить все мелкие и тяжкие грехи?

**ОТВЕТ.** Все они могут быть искуплены путём искреннего покаяния.

Аллах Всевышний сказал:

«О те, кто уверовал! Обращайтесь к Аллаху с искренним покаянием, и тогда Господь ваш простит вам ваши дурные дела и введёт вас в Сады, где внизу текут реки. Эзапрещение, в.

(...кроме тех, кто покается, уверует и станет совершать праведные дела. Таким Аллах заменит их дурные дела на добрые...)

Различение. 70.

Аллах Всевышний также сказал:

# ﴿ وَالَّذِيكَ إِذَا فَعَمَلُوا فَنْحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا اَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ اللَّنُوبَ إِلَّا اللهُ وَلَمْ يُعِيرُوا عَلَى مَا فَعَمُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَنَ أَوْلَئِكَ جَزَاقُهُمْ مَّغْفِرَةٌ مِن ذَّيْهِمْ وَجَنَّتُ تَجْدِى مِن تَعْنِهَا الْأَنْهَدُ ﴾

«Тем же, кто совершил что-нибудь мерзкое или обидел самого себя!, а потом веномиил Аллаха, попросил прощения за свои грехи — а кто может простить грехи, кроме Аллаха? — и не собирается возвращаться к тому, что сделал. □ воздаянием таким послужит прощение от их Господа и райские Сады, (по земле) которых протекают реки.... ▶ Семейство Имояна, 135–136.

Примером могут служить и другие аяты.

Что же касается пророка, мака, то сообщается, что он сказал:

﴿ لَلَّهُ أَفْرَ حُ بِتَوِيةِ العِيدِ مِن رَجُلِ نِزَلَ مِنزِلاً وَيِه مَهَلكة وَمَعَـــ هُ رَاحَلتُ عَلِيها طعامه وشرابه، فوضعَ رأسه فنام نومة، فاستيقظ وقـــد ذهبَــت راحلته حتى اشتد عليه الحر والعطش أو ماشاء الله، قال: أرجع إلـــى مكاني, فرجع فنام نومة ثم رفع رأسة فإذا راحلته عنده

«Поистине, Аллах радуется покаянию (Своего) раба больше, чем человек, останавливающийся в каком-нибудь опасном месте со своей верблюдицей, на которую погружены его съестные припасы и вода. Этот человек кладёт свою голову на (что-либо) и засыпает на короткое время, а когда просыпается, то видит, что его верблюдица исчезла, а его уже мучит жара, жажда и что ещё угодно Аллаху, и тогда он говорит: «Я вернусь на своё (прежнее) место», — и он возвращается (к нему), засыпает на короткое время, а когда поднимает голову, оказывается, что его верблюдица стоит рядом. Э

Аль-Бухари и Муслим.

<sup>1</sup> То есть: совершил такой грех, который нанёс ущерб только ему самому.

ВОПРОС 178. Что такое искреннее покаяние (ат-таубаmy- $\mu$ - $\mu$ acyx)?

ОТВЕТ. Имеется в виду чистосердечное покаяние, в котором соединились три вещи:

- отказ от совершения данного греха;
- сожаление о том, что человек совершил этот грех;
- решимость никогда больше не возвращаться к нему.

Кроме того, если совершение этого греха сочетается с нанесением ущерба другому мусульманину, то от этого необходимо будет по возможности освободиться, поскольку в противном случае обиженный потребует возмещения в День Воскресения и обязательно добьётся воздаяния равным, ибо это относится к числу таких несправедливостей, которые Аллах не прощает ни в чём.

Сообщается, что пророк, "маж», сказал:

﴿ مَنْ كَانِتَ عَندَه مَظْلَمةٌ لأخيهِ فلْيتحللهُ مِنها، فإنّه ليس تُـمَّ دينار ولا د رَهَم، مِنْ قبل أنْ يُؤخَّذَ لأخيهِ مِنْ حسناتهِ، فإن لم يكن له حسَــناتُ أُخِذَ من سيئات أخيهِ فطرحت عليه

Если есть у человека что-либо несправедливо присвоенное им и принадлежащее его брату, пусть освободится от этого сегодня, ведь (в мире вечном) уже не будет ни динаров, ни дирхемов (, а поэтому необходимо сделать это), прежде чем станут забирать у него его добрые дела (и отдавать их) его брату<sup>2</sup>, если же не окажется у него добрых дел, то станут брать дурные дела его брата и бросать их на него.

Аль-Бухари, Ахмад и аль-Багави.

ВОПРОС 179. Когда перестанет приниматься покаяние каждого отдельного человека?

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَسْمَلُونَ ٱلسُّوَّةَ بِمَهَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبِ فَأُوْلَتِيكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهُمُّ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾

<sup>1</sup> То есть: пусть вернёт или возместит это полностью, попросит прощения у обиженного человека и должным образом покается перед Аллахом.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> В качестве возмещения за нанесённые в мире этом обиды.

Все сподвижники посланника Аллаха, мых, сходились на том, что любой поступок, являющийся выражением неподчинения Аллаху, совершается по неведению независимо от того, намеренно это делается или нет. И все они считали, что слово (вскоре) указывает на любой момент времени до того, как кучеловеку придёт его смертный час.

Сообщается, что пророк, дала , сказал:

«Поистине, Аллах будет принимать покаяние раба до тех пор, пока не (послыппится) его предсмертный хрип.

Ат-Тирмизи, Ибн Маджа, Ахмад и аль-Хаким.

Та же мысль выражена и во многих других хадисах.

Если же человек уже увидит ангела смерти и станет хрипеть, и душа его поднимется к глотке, то после этого покаяние уже не будет принято и не будет тогда избавления, ведь Аллах Всевышций сказал:

«Сколь много поколений погубили Мы до них! Взывали они, но было уже поздно спасаться.» Сад. 3.

И Всемогущий и Великий сказал также и то, что имеет непосредственное отношение к Его предыдущим словам:

«И не (будет) принято покаяние тех, кто совершает дурное (всю жизнь), а когда приходит к нему смерть, говорит: «Поистине, теперь я раскаялся!» женщины, 18.

BOПРОС 180. Когда покаяние перестанет приниматься в земной жизни? ОТВЕТ, Аллах Всевышний сказал:

## ﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَعْشُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهُا لَوْ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيعَنِهَا خَيْرًا ﴾

«В тот День, когда явятся некоторые (из таких) знамений твоего Господа, не принесёт человеку пользы его вера, если не уверовал он раньше и не приобрёл блага¹ в вере своей. Э скот 158.

Что же касается посланника Аллаха, жайын, то сообщается, что он сказал:

«Не настанет Час этот², пока солице не взойдёт с запада, а когда оно взойдёт (оттуда) и люди увидят его, все они уверуют, но произойдёт это в такое время, когда не принесёт человеку пользы его вера», — после чего прочитал вышеупомяпутый аят.

И известно много других хадисов, передаваемых со слов разных сподвижников пророка, глада, и имеющих тот же смысл.

Так, например, Сафван Бин Ассаль, да будет доволен им Аллах, передал, что пророк, даже, сказал:

«Поистине, Всемогущий и Великий Аллах открыл на западе врата покаяния шириной в семьдесят лет пути, и не закроют их до тех пор, пока оттуда не взойдёт солнце.» 

Ат-тирмизи. Ибн Маджа и Ахмад.

**BOHPOC** 181. Что можно сказать об исповедующем единобожие человеке, который умрёт, упорствуя в совершении тяжких грехов?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> То есть: не стал совершать благих дел, веруя в Аллаха.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> День Воскресения.

ОТВЕТ. Аллах Всевышний сказал:

«И установим Мы справедливые Весы для Дня Воскресения, так что не будет обижен человек ни в чём, а если (дело, совершённое кем-либо,) будет весом с горчичное зерно, Мы принесём и его<sup>1</sup>, и достаточно будет Нас для подечёта!»

«И взвешивание в тот День (будет проводится сообразно) петине: те, у кого (чаша) Весов будет тяжела², преуспеют, ⊕ а те, у кого Весы окажутся лёгкими, сами себе наносили ущерб, проявляя несправедливость по отношению к Нашим знамениям³.»

Преграды, 8-9.

«В тот День, когда каждый человек обнаружит то благое и дурное, что он совершил....» Семейство Имрана, 30.

«В тот День, когда каждый человек явится, защищая самого себя, и каждому сполна воздастся за то, что он делал, и не будут они обижены.» Прязы 111

«И бойтесь того Дня, когда вы будете возвращены к Аллаху, после чего воздастся каждому сполна, и не будут они обижены.»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Иначе говоря, какое бы незначительное дело ни совершил человек, в День Воскресения он обязательно получит за него справедливое и полное воздаяние.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: те, у кого груз благих дел перевесит груз дел дурных.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Иначе говоря, не проявляя должного почтения по отношению к этим знамениям Аллаха и объявляя их ложью.

Аллах Всевышний также сказал:

«В тот День люди выйдут (из своих могил) по-разному<sup>1</sup>, чтобы показаны были им дела их<sup>2</sup>, ○ и совершивший добро весом с пылинку увидит его, ○ как и совершивший зло весом с пылинку увидит его. Э<sub>вмлетовсение. 6-8.</sub>

Примером могут служить также и другие аяты. Сообщается, что когда пророк, "Спада», сказал:

(Тот, у кого потребуют полного отчёта<sup>3</sup>, будет подвергнут наказанию), — Апша, да будет доволен ею Аллах, спросила: «Разве Аллах Всевышний не говорит:

...он непременно будет рассчитан расчётом лёгким...भे?»

(Пророк, "Алах»,) сказал:

(Это (касается) только представления, однако тот, у кого потребуют полного отчёта, будет подвергнут наказанию. Э

Аль-Бухари, ат-Тирмизи и Ахмад.

И ранее нами уже приводились аяты Корана и хадисы, в которых говорится о сборе людей в День Воскресения, об их положении в период ожидания начала Суда, о Весах, о разворачивании свитков с записями их дел, о представлении этих

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что разным будет их положение: одних охватит страх, а другие окажутся в безопасности.

 $<sup>^2</sup>$  То есть: чтобы Аллах показал им дела их; или: чтобы увидели они, какое воздаяние ожидает их за эти дела.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> В День Воскресения.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См.: «Раскалывание», 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Имеется в виду представление дел людей для отчёта или же взвешивание их на Весах, когда каждому будут только показаны все его дела, чтобы он понял, сколь великую милость оказывает ему Аллах, прощая его прегрешения.

дел на Суд, о расчёте, о Сирате, о видах заступничества и прочих вещах. Благодаря этому станет известно об отличиях в степенях людей и их положении в мире вечном, что будет определяться степенью их повиновения или неповиновения их Господу в мире этом, и о том, что есть среди них опережающие, умеренные и обижающие сами себя.

Если тебе понятно это, то знай, что исходя из того, о чём говорится в аятах Корана и хадисах, составляющих собой сунну пророка, и того, чему следовали наши праведные предшественики, конми являются сподвижники, из которых состояло первое поколение ислама, и последовавшие за ними с чистыми сердцами, в том числе лучшие толкователи Корана и знатоки сунны, грешники из числа исповедующих религию единобожия подразделяются на три группы:

- 1. Люди, добрые дела которых перевесят собой дурные: такие войдут в Рай, и Огонь никогда не коспётся их.
- 2. Люди, добрые дела которых сравнятся по количеству с дурными, в результате чего их дурные дела не позволят им войти в Рай, а их добрые дела уберегут их от Огня.

Эти люди окажутся на преградах<sup>2</sup>, и говоря о них, Аллах Всевышний упомянул, что они будут удерживаться между Раем и Адом сколько пожелает Аллах, после чего им будет позволено войти в Рай. Аллах Всевышний сказал об этом, после того, как поведал о том, что обитатели Рая войдут в Рай,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В 32-м аяте суры «Создатель» сказано:

<sup>«</sup>И есть среди них обижающий сам себя», и есть среди них умеренный и есть среди них опережающий (других) в благих делах с дозволения Аллаха...»

<sup>\*</sup> Имеется в виду либо такой верующий, который совершает тяжкие прегрешения, либо тот, кто совершает больше дурных дел, чем благих.

<sup>\*\*</sup> Имеется в виду либо тот, кто не совершает тяжких грехов, либо такой человек, количество дурных которого равно количеству дел благих.

<sup>\*\*\*</sup> Таким людям в первую очередь будет оказана и милость Аллаха в День Воскресения. Возможно, что имеются в виду те, кто войдёт в Рай без отчёта.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Араб. а'раф (ед. ч. — 'арф). Имеются в виду либо ограды, либо возвышенности между Раем и Адом. Относительно того, кто именно окажется на этих преградах, разные толкователи высказывали различные мнения, одного из которых придерживается автор. Согласно другим толкованиям, на этих преградах будут находиться ангелы или же те, для кого расчёт завершится успешно и кто станет наблюдать за ожидающими своей очереди.

а обитатели Огня окажутся в Огне, и тогда эти люди станут взывать к тем и другим.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ وَبَيْنَهُمَا حِمَا اللَّهُ وَعَلَى الْأَعْمَا فِي حِمَالُ يَعْمِفُونَ كُلًا بِسِيمَهُمْ وَنَادَوْا أَصْنَبَ الْجَنَّةِ أَن سَلَمُ عَلَيْكُمُ لَلْ يَسِيمَهُمْ وَنَادَوْا أَصْنَبَ الْجَنَّةِ أَن سَلَمُ عَلَيْكُمُ لَلَّهُ مِنْ فَعَنْ عَلَى النَّارِ قَالْوَارَبَ الْاَجْمَلَنَامَ الْقُومِ لَلْ مَنْ فُكُم فِلْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ النَّارِ فَالْوَامَ الْحَقَى عَنكُم جَمْعُكُو وَمَا الظَلِيمِينَ ﴿ وَنَادَى اللَّهُ مُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مِنْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مِنْ وَلَا اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَنْ وَلَا اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللّهُ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّ

«Между ними¹ (окажется) завеса, а на преградах (будут находиться) люди, которые распознают всех по их приметам². Они обратятся к обитателям Рая (со словами): «Мир вам!» Сами они (пока) не войдут в Рай, но будут жаждать (его).³ ○ А когда взоры их будут обращаться к обитателям Огня, они станут говорить: «Господь наш, не помещай нас с людьми несправедливыми!» ○ Оказавшиеся на преградах станут обращаться к тем людям, которых они узнают по их приметам⁴, говоря: «Не помогло вам ваше сборище³ и то, чем вы гордились!» ○ Не тем ли, относительно которых вы клялись, что Аллах не окажет им (Своей) милости (, будет сказано Аллахом Всевышиим обитателям преград): «Войдите в Рай, нечего вам бояться и не станете вы печалиться?!» В памерам по преград по приметам преград по пр

3. Люди, которые составят собой эту группу, встретят Аллаха, не прекратив совершать тяжкие грехи и предаваясь разврату, но вместе с тем они не перестанут придерживаться религии единобожия и сохранят веру. Их дурные дела перевесят собой дела добрые, и они войдут в Огонь сообразно своим грехам:

<sup>1</sup> То есть: между Раем и Адом.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду, что обитателей Рая можно будет узнать по белым лицам, тогда как лица обитателей Огня почернеют.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду, что они не потеряют надежды на Рай.

<sup>4</sup> Здесь речь идёт о тех, кто окажется в Аду.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> То есть: те люди, которых вы собрали вокруг себя для того, чтобы отвращать других от пути Аллаха.

среди них окажутся такие, которым Огонь станет доходить до щиколоток, и такие, которых он охватит до середины голеней, и такие, которым он будет доставать до колен, и даже такие, кто окажется охваченным Огнём полностью, если не считать следов от земных поклонов, которых Аллах запретит касаться Огню.

За тех людей, что будут принадлежать к этой группе, Аллах Всевынний позволит заступиться нашему пророку Мухаммаду, **жилах**, а после него — другим пророкам, праведникам, ангелам и тем, кого Он пожелает почтить, даровав им право заступничества. И Он установит для них определённый предел, и они станут выводить их, после чего Он спова установит для них определённый предел, и они снова станут выводить их из Огня. Так, спачала выведут они тех, у кого в сердце окажется благо  $(xaŭp)^1$  весом с динар, потом — тех, у кого в сердце окажется благо весом с половину динара, потом — тех, у кого в сердце окажется благо весом с пшеничное зерно, и так будет продолжаться до тех пор, пока не выведут они тех, у кого в сердце окажется благо весом хотя бы с пылинку и даже менее того, после чего эти заступники скажут: «Господь наш, не оставили мы там никакого блага!», — и не останется в Огне навеки никто из тех, кто умер, исповедуя религию единобожия, независимо от того, какими были его дела.

Чем больше будет вера таких людей и чем легче будут их прегрешения, тем более лёгким мукам в пламени Ада они подвергнутся, тем меньше будут там оставаться и тем скорее покинут его.

И наоборот, чем более тяжкими окажутся их грехи и чем слабее будет их вера, тем более тяжкие и долгие муки они испытают. Об этом говорится в великом множестве хадисов и на это указал пророк, который сказал:

«Тому, кто скажет: «Нет бога, кроме Аллаха», — (эти слова) принесут пользу в один из дней, даже если (это и случится) после того, как его постигнет наказание². Аль-хайсами.

<sup>1</sup> В данном случае имеется в виду искренняя вера.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду наказание в День Воскресения.

В целом же это является трудным для понимания и опасным местом, относительно которого высказывались разные мнения, а Аллах Всевышний сказал:

«И (тогда) Аллах с соизволения Своего направил тех, кто уверовал, к истине, относительно которой они¹ разошлись, ведь Аллах направляет к прямому пути, кого пожелает. № Корова, 213.

ВОПРОС 182. Становится ли применение наказаний, предусмотренных шариатом за различные прегрешения, искуплением этих прегрешений?

**ОТВЕТ.** Сообщается, что однажды пророк, дому, находивинийся в окружении своих сподвижников, сказал:

﴿بايعوني على أَنْ لا تُشرِكوا باللّهِ شيئاً، ولا تَسْرِقوا، ولا تَرْنـــوا، ولا تَقْتُلُوا أُولادَكم، ولا تَأْتُوا بِبُهْتَانِ تَفْتَرونَهُ بَيْــنَ أَيْديكــمْ وأرْجُلِكــمْ، ولا تَغْتُلُوا أُولادَكم، ولا تَأْتُوا بِبُهْتَانِ تَفْتَرونَهُ بَيْــنَ أَيْديكــمْ وأرْجُلِكـمْ، ولا تَغْصوا في مَعْروف. فمَنْ وفَى منكم فأجْرُهُ على اللّهِ، ومن أصابَ مِنْ ذلك شيئاً ثُمّ ذلك شيئاً فعُوقِبَ في الدّنيا فهُو كَفَارَةٌ له، ومَن أصابَ مِنْ ذلك شيئاً ثُمّ سَتَرَهُ اللّهُ فهُوَ إلى اللّه: إنْ شاء عَفا عنه، وإن شاء عاقبَهُ

(Поклянитесь мне в том, что ничему не станете поклоняться наряду с Аллахом и не будете ни воровать, ни прелюбодействовать, ни убивать своих детей, ни распространять ложь, измышляемую вашими сердцами, ни поступать вопреки одобряемому (париатом). Того из вас, кто будет верен (этой клятве), наградит Аллах, а тому, кто нарушит её в чём-либо и будет наказан уже в мире этом, это послужит искуплением его (греха). Если же кто-нибудь нарушит её в чём-либо,

<sup>1</sup> Имеются в виду представители прежних религиозных общин.

а Аллах покроет его, то Аллах и будет решать (его судьбу) и если пожелает, то простит его<sup>1</sup>, а если пожелает, то накажет.

'Убада<sup>2</sup> сказал: «И мы поклялись ему в этом».

Аль-Бухари и Муслим.

ВОПРОС 183. Как можно совместить между собой цитированные в вышеупомянутом хадисе слова пророка, который сказал: (...то Аллах и будет решать (его судьбу) и если пожелает, то простит его, а если пожелает, то накажет), — и слова о том, что тот человек, дурные дела которого перевесят собой дела добрые, войдёт в Огонь, о чём говорилось ранее?

ОТВЕТ. Между одним и другим нет никаких противоречий, так как если Аллах пожелает простить такого человека, то Он не станет требовать с него подробного отчёта, толкование чему дал пророк, сказавший, что подобное может иметь место во время представления дел на Суд. И об этом он, сказал также:

(Каждый из вас приблизится к Господу своему настолько, что покроет Он его, и скажет Он: «Совершал ли ты то-то и то-то?», — и он скажет: «Да». И Он скажет: «Совершал ли ты то-то и то-то?», — и он скажет: «Да», — подтверждая это, а потом Он скажет: «Поистине, Я покрыл тебя в земной жизни, а сегодня Я прощу тебя!»  $\rightarrow$ 

Что же касается тех, кто войдёт в Огонь за свои грехи, то ими станут люди, которые будут подвергнуты серьёзному расчёту и о которых пророк, " сказал:

Имеется в виду, что Аллах может простить всё, кроме многобожия.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'Убада Бин ас-Самит, да будет доволен им Аллах, — сподвижник, со слов которого был передан этот хадис.

### ﴿مَن نُوقشَ الحسابَ عُذَّبَ﴾

(А те, с кого потребуют подробного отчёта, будут подвергнуты и мучениям.)

Аль-Бухари, ат-Тиринзи и Ахмад.

ВОПРОС 184. Что именно подразумевается под прямым путём (*ac-сирату-ль-мустакым*), идти которым нам повелел Аллах, запретивший следовать иными путями?

ОТВЕТ. Имеется в виду именуемая исламом религия, с которой Аллах направлял к людям Своих посланников и о которой говорится в ниспосланных Им Писаниях. Ни от кого не будет принято ничто иное, кроме этой религии, и не спасётся никто за исключением тех, кто пойдёт этим путём, а для того, кто этим путём не пойдёт, пути станут разветвляться и уводить его в сторону.

Аллах Всевышний сказал:

«И, поистине, это — Моя прямая дорога, следуйте же ею и не следуйте (иными) путями, которые уведут вас от Его пути.»

Что же касается пророка, до сообщается, что однажды он начертил (на земле) прямую линию, а потом сказал:

Потом он начертил много линий справа и слева от этой линии и сказал:

(А среди этих путей нет ни одного, где не было бы шайтана, призывающего к нему), — после чего он прочитал этот аят:

«И, поистине, это — Моя прямая дорога, следуйте же ею и не следуйте (иными) путями, которые уведут вас от Его пути. В Ахмад и эль-Хаким.

¹ См.: «Скот», 153.

Сообщается также, что пророк, даже, сказал:

﴿ ضربَ الله مثلاً، صراطاً مستقيماً، وعلى جَنْبَتي الصّـراط سُـورانِ فيهما أبواب مُفتَّحة وعلى الأبواب سُتور مُرْخاة وعلى باب الصّـراط داع يقول: يا أيُها النّاسُ ادخلوا الصّراط جميعاً ولا تَفرَقوا ودَاعِ يدعو من جوف الصّراط، فإذا أراد أنْ يفتح شيئاً من تلك الأبـواب قـال: ويُحك لا تَفتحة فإنّك إن تَفتحه تَلِجه: ، والصّراط الإسـلام والسُـورانِ حُدود الله تعالى، وذلك الأباواب المُفتَّحة مَحارِم الله تعالى، وذلك الدّاعي على رأس الصراط كتاب الله عز وجل، والدّاعي فوق الصراط واعظ الله في قلب كُلّ مسلم ﴾

(Алах использовал пряжой путь в качестве примера. По обеим сторонам этого пути поставлены ограды, в которых есть открытые двери, а на дверях — опущенные занавески. На пратах (пведущих к этому) пути, находится призывающий, который говорит: «О люди, вступайте на прямой путь все и не разделяйтесь!» Другов в е призывающий обращается к людям, находже над этим путем, и сели человек захочет открыть какую-нибудь из дверей, он говорит: «Горе тебе, не открывай (эту дверь), ное если ты откроень её, то войдёнь в неё!» Этим прямым путём является ислам, ограды — это заповедь Аллаха, открытые двери — это запрещённое Аллахом, призывающий, который находится в начале пути. — это Книга Аллаха, а призывающий который находится над этим путём, — это увещатель Аллаха, который есть в сердце каждого мусульманина.)

## ВОПРОС 185. Что позволяет следовать по прямому пути и избетать отклонений от него?

**ОТВЕТ.** Это достигается только благодаря приверженности Корану и суние, когда человек движется вместе с ними и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду внутреннее побуждение, исходящее от ангела и направляющее человека к благому.

останавливается у установленных ими границ. Именно это позволяет придерживаться чистого единобожия и должным образом следовать посланнику Аллаха, ведь Аллах Всевышний сказал:

«А повинующиеся Аллаху и посланнику Его будут с теми, кого Аллах облагодетельствовал из числа пророков, правдивейших, павших за веру и праведников. Прекрасные это товарищи!»

Люди, облагодетельствованные Аллахом и перечисленные в этом аяте, являются теми же людьми, о которых говорится как о ведомых прямым путём в первой суре Корана. Аллах Всевышний сказал:

«…веди нас прямым путём, ○ путём тех, кого Ты облагодетельствовал, не тех, на кого Ты разгневался, и не заблудших.»

Фанука. 6-7.

И для раба Аллаха нет большего благодеяния, чем направление его к этому прямому пути и удаление его от путей заблуждения. В таком положении и оставил свою общину пророк, этом, о чём сам он сказал так:

(Я оставил вас на совершенно ясном (путп), от которого после меня не станет отклоняться никто за исключением совсем пропащих.)

Ахмад, ибн Маджа и аль-Хаким.

#### ВОПРОС 186. Что является противоположностью сунны?

ОТВЕТ. Противоположностью её являются изобретённые людьми нововведения  $(\delta u\partial a^i)^i$ , иными словами, вменение в обязанность того, чего не разрешал Аллах. Именно это и имел в виду пророк, "ма», который сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ед. ч. — бид'а — нововведение в сфере религии; ересь.

### ﴿ مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَلَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٍّ ﴾

((Если) кто-нибудь внесёт в это наше дело то, что не имеет к нему отношения, это будет отвергнуто.)

И пророк, "Маку, также сказал:

(Вам следует придерживаться моей сунны и сунны праведных халифов, ведомых правильным путём. Крепко держитесь этого<sup>2</sup> и сторонитесь новоизобретённого, ибо всякое нововведение есть заблуждение!)

Ахмад, Абу Дауд, ат-Тирмизи и ибн Маджа.

И пророк, указал, что такие заблуждения обязательно будут иметь место в будущем, указав и на то, кто их избежит, о чём говорится в нижеследующем хадисе.

Сообщается, что пророк, "АЛАХ», сказал:

(И разделится моя община на семьдесят три группы: все они (окажутся) в Огне, кроме одной.) (Люди) спросили: «Кто же (войдёт в эту группу), о посланник Аллаха?» Он сказал:

И Аллах Всевышний отделил пророка, длях, от тех, кто придерживается нововведений, сказав:

#### ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيكَالَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيَّ الْمَا ٱمَّرُهُمْ إِلَى اللَّو

«Поистине, (что касается) тех, которые внесли раскол в свою религию и (разделились на) секты, то ты не имеешь к ним никакого отношения<sup>3</sup>. Дело их (решать) Аллаху...» Скот. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду шариат.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Буквально: вцепитесь в это зубами.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> То есть: ты не в ответе за них, так как ты должен только предупредить людей о том, что представляет для них опасность, и указать им правильный путь.

ВОПРОС 187. Как следует относиться к сподвижникам лосланника Аллаха, жалах, и членам его семьи?

ОТВЕТ. Обязательное для нас заключается в том, чтобы мы были искренними по отношению к ним и не говорили о них инчего плохого, рассказывали людям об их достоинствах, воздерживались от упоминания об их недостатках и тех противоречиях, которые между ними возникали, и упоминали о них только так же, как упоминал об этих людях Всевышний в Торе, Евангелии и Коране, и в соответствии с тем, что говорится об их достоинствах в достоверных хадисах и прочих известных источниках.

Аллах Всевышний сказал:

﴿ مُحَمَّدُ وَمُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَاشِدَاهُ عَلَى الْكُفَّارِ وُحَمَّا وَ بَيْنَهُمُّ تَرَنَهُمْ وُكُمَّا سُجَدًا بَيْنَعُونَ فَضَلَا مِنَ اللَّهِ وَرِضَونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِ مِنَ أَنْرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَالِةً وَمَثَلُعُمْ فِي الْإِنِيلِ كَرَرْعٍ أَخْرَجَ سُطْعُهُ وَالشَّ فَنَازَرُهُ فَاسْتَغَلَظَ فَآسَتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ مِيْسَجِبُ الزُّرَاعِ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَاللهُ وَعَدَاللهُ الْمُنْفَارَةُ وَعَمِلُوا الصَّلِحَيْتِ مِنْهُم مَغْفِرَةً وَأَجَرًا عَظِيمًا ﴾

«Мухаммад, посланник Аллаха, и те, которые с ним, суровы по отношению к неверным и милосердны (в отношениях) между собой. Ты видишь, как они склоняются в поясных и земных поклонах в стремлении к милости и благоволению Аллаха. На лидах их — знак их (, появившийся) от земных поклонов¹. Таков пример² их в Торе, а в Евангелии примером их является посев, который выпустил свой росток и поддержал его, и он увеличился и выпрямился на своём стебле, приводя в восхищение сеятелей, чтобы вызвать ими³ гнев неверных. Пообещал Аллах тем из них, кто уверовал и совершал праведные дела, прощение и великую награду. В побема 29.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду, что лица этих людей озарены внутренним светом благодаря земным поклонам, совершёнными ими во время множества молитв.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> То есть: так они описаны в Торе.

<sup>3</sup> Имеется в виду многочисленность и единодушие верующих.

### ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَاوَواْ قَنَصَرُّواً أُولَيَهِكَ هُمُ ٱلْمُوْمِنُونَ حَقَّا أَهُمَ مَقْنِرَةٌ وَرِنْقٌ كَرِيمٌ ﴾

«А те, которые уверовали, и переселились и боролись на пути Аллаха, как и те, которые предоставили (им) приют и оказали помощь, — они и есть истинно верующие. Им (уготовано) прощение и щедрый удел. В добыча. 74.

«А (что касается) опередивших<sup>2</sup> (из числа) первых мухаджиров<sup>3</sup>, и ансаров и тех, кто последовал за ними, совершая благое<sup>4</sup>, то Аллах доволен ими, и они довольны (Аллахом), и Он приготовил для них Сады, где внизу текут реки (, и где останутся) они навечно. Это — великий успех! В Показине, 100.

# ﴿ لَقَدَ تَابَ اللَّهُ عَلَ النَّبِيِّ وَالْمُهَدَجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

<sup>1</sup> Речь идёт о переселении первых мусульман из Мекки в Медину.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеются в виду те люди, которые опередили других, приняв ислам раньше прочих.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> То есть: переселившихся вслед за пророком, «МЛДХ», из Мекки в Медину.

<sup>4</sup> Араб. ихсан. Здесь имеется в виду искренняя убеждённость, подкреплённая соответствующими словами и делами.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> То есть: не только принял покаяние, но и оказал Свою милость и даровал прощение.

<sup>6</sup> Сторонники пророка, матили, из числа жителей Медины, принявших к себе переселенцев из Мекки.

 $<sup>^{7}</sup>$  Речь идёт о состоявшемся в 630 году походе на Табук, проходившем в трудных условиях.

﴿ لِلْفُقَرَّةِ ٱلْمُهَاحِينِ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيندِهِمْ وَأَمَوْلِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضَّلَا مِّنَ ٱلْقَوَرِضُونَا وَيَصُرُونَ اللَّهَ وَدَعُولُهُ الْحَلِيَّةِ لَهُمُ ٱلصَّلِيقُونَ ۞ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ يُحِينُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُودِهِمْ حَاجَحَةً مِّمَّا أُونُواوَبُوْدُرُونَ عَلَى أَنْفُرِهِمْ حَاجَحَةً مِّمَّا أُونُواوَبُوْدُرُونَ عَلَى أَنْفُرِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهِمْ خَصَاصَةً ﴾

«(Часть военной добычи) предназначена также бедным мухаджирам, которые были выселены из своих домов и (лишены) своего имущества (в то время, когда) они искали милости и благоволения Аллаха и поддерживали (религию) Аллаха и посланника Его. Такие-то и являются правдивыми. ○ А жившие (в Медине) до них и принявшие (новую) веру любят переселившихся к ним, и не испытывают никакой зависти из-за того, что им было дано, и отдают им предпочтение перед самими собой, даже если и сами испытывают нужду. В Собрание. В – 9.

И мы знаем и верим, что Аллах Всевышний посмотрел на участников битвы при Бадре, а их было более трёхсот десяти человек, и сказал:

(Делайте, что хотите, Я уже простил вам)

И мы верим, что не войдёт в Огонь никто из тех, кто дал клятву на верность под деревом<sup>2</sup>, и что Аллах доволен ими, как и они довольны Аллахом<sup>3</sup>, и было их тысяча четыреста

(Не войдёт в Огонь никто из тех, кто дал клятву под деревом.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду: Аллах Всевышний простит им грехи в Судный день.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Имеется в виду клятва под деревом, которую принесли на верность исламу в аль-Худайбийи мусульмане, участвовавшие вместе с пророком, в совершении умры в 628 г. Эта клятва получила название «клятва, угодная Аллаху» (бай 'ату-р-ридван).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Указание на содержание достоверного хадиса, приводимого Муслимом, Абу Даудом и ат-Тирмизи. Этот хадис передаётся со слов Джабира, да будет доволен им Аллах, сообщившего, что посланник Аллаха, "Дайх", сказал:

человек, а некоторые говорят, что их было полторы тысячи, ведь Аллах Всевышний сказал:

(Аллах остался доволен верующими, когда они присягнули тебе под деревом. Знал Он, что у них в сердцах....) победа. 18.

И мы свидетельствуем, что они составляли собой лучшее поколение этой общины, являющейся дучшей из религиозных общин, и что если любой из тех, кто придёт после них, потратит целую гору золота величиной с гору Ухул, то не сравнится ни с кем из них, если он израсходовал хоть один  $мy\partial\partial^2$ или даже половину  $мy\partial\partial a^3$ . И хотя мы считаем, что они не были защищены от грехов и могли совершать ошибки, но они прилагали усилия в поисках истины, и за их усилия тому из них, кто добивался успеха, положена двойная награда, тому же, кто оппибался, — одна, а оппибки их прощены. И они обладали такими достоинствами и совершили столько правелных дел, что это удалило собой всё дурное, совершённое ими, если только они вообще совершали что-нибудь дурное. Разве малое количество чего-нибудь нечистого может изменить собой целое море, если окажется в нём? Да будет доволен ими Аллах и да сделает Он довольными их!

¹ Указание на приводимый аль-Бухари и Муслимом хадис, в котором со слов Имрана Бин Хусайна, да будет доволен им Аллах, сообщается, что пророк, Дийду, сказал:

<sup>﴿</sup>خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ...﴾

<sup>(</sup>Лучшие люди составляют собой моё поколение, а потом — те, которые последуют за ними...)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> *Мудд* — мера объёма. Один *мудд* равен примерно 1,2 литра.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Указание автора, да помилует его Аллах Всевышний, на хадис, приводимый аль-Бухари и Муслимом и передаваемый со слов Абу Са'ида аль-Худри, да будет доволен им Аллах, который сказал:

<sup>—</sup> Посланник Аллаха, "Аллаха, сказал:

<sup>(</sup>Не поносите моих сподвижников, ибо даже если кто-нибудь потратит гору золота величиной с Ухуд, то это не сравнится ни с муддом, ни с половиной мудда (, израсходованном) любым из них.)

И то же самое мы можем сказать о жёнах пророка, являвшихся членами его семьи, которых Аллах избавил от всего нечистого и очистил их полностью.

И мы не имеем ничего общего с теми, кто плохо думает или говорит что-нибудь плохое о сподвижниках посланника Аллаха, и членах его семьи в целом или о ком-нибудь из них в отдельности, и мы призываем Аллаха Всевышнего в свидетели, что мы любим их, поддерживаем их и защищаем их по мере наших сил, следуя завету посланника Аллаха, который сказал:

(لا تَسُبُوا أَصْحَابِي) (Не поносите моих сподвижников...) Аль-Бухари и Муслим. И пророк, تماسی, также сказал:

﴿ اللَّهَ اللَّهَ فِي أَصِنْ حَابِي، اللَّهَ اللَّهَ فِي أَصِنْ حَابِي، لا تَثَّذِذُوهُمْ غَرَضَا بَعْدِي، فَمَن أَحْبَهُمْ فَبَدُبِّي أَحْبَهُمْ وَمَٰن أَبْغَضَهُمْ فَبَبُغْضِي أَبْغَضَهُمْ ﴾

(Аллаха, Аллаха (побойтесь) в (том, что касается) моих сподвижников! Аллаха, Аллаха (побойтесь) в (том, что касается) моих сподвижников! Не делайте их объектом (нападок) после меня, ибо кто любит их, любит их потому, что любит меня, а кто ненавидит их, ненавидит их потому, что ненавидит меня!)

Сообщается также, что однажды пророк, длях, сказал:

﴿ وَأَنَا تَارِكٌ فِيكُمْ ثَقَلَيْنِ، أَوَّلُهُمَا كِتَابُ اللَّهِ فِيهِ الْسَهُدَى وَالنَّـورُ فَخُــنُوا بِكِتَابِ اللَّهِ وَاسْتَمْسِكُوا بِهِ\_ فَحَثَّ عَلَى كِتَابِ اللَّهِ وَرَغَّبَ فِيهِ ثُمُّ قَــلاَ: وأَهْلُ بَيْتِي، أَذَكَرُكُمُ اللَّهَ فِي أَهْلِ بَيْتِي، أَذَكَرُكُمُ اللَّهَ فِي أَهْــلِ بَيْتِي، أُذَكِّرُكُمُ اللَّهَ فِي أَهْل بَيْتِي﴾

(И я оставляю у вас две драгоценности. Первой из них является Книга Аллаха, в которй содержатся руководство и свет, так возьмите же Книгу Аллаха и крепко держитесь за неё!) — и он стал побуждать (людей) придерживаться книги Аллаха, — ((Второй же драгоценностью является) моя семья), — (и после этого

пророк, жайка, трижды повторил): (...и я напоминаю вам о (необходимости бояться) Аллаха в (том, что касается) моей семьи.

В пример можно было бы привести и другие хадисы.

### ВОПРОС 188. Кто из сподвижников в целом являлся достойнейшим?

ОТВЕТ. Достойнейшими являются первые опередившие<sup>1</sup> пз числа мухаджиров и ансаров, потом — участники битвы при Бадре, потом — участники битвы при Ухуде, потом — люди, давшие клатву, угодиую Аллаху, а потом все остальные, а Аллах Всевышний сказал:

«Не равны среди вас те, кто расходовал и сражался до победы². Такие находятся на более высокой ступени, чем те, кто стал расходовать и сражаться после, (однако и тем, и другим) Аллах обещал наплучшес. 

железо. 10.

## ВОПРОС 189. Кто именно из сподвижников являлся достойнейшим?

**ОТВЕТ.** Сообщается, что Абдуллах Бин Умар, да будет доволен Аллах ими обоими, сказал:

«При жизни пророка, мы никого не приравнивали к Абу Бакру, потом — к Умару, а потом — к Усману, после которых мы уже не отдавали предпочтения друг перед другом никому из сподвижников пророка, мы никого не приравнивали

Аль-Бухари, Абу Дауд и ат-тирмизи.
Сообщается также, что в пещере<sup>3</sup> пророк, «Марада и ат-тирмизи.
Бакру:

¹ См.: «Покаяние», 100.

 $<sup>^2\,</sup>$  Имеется в виду, что они не равны тем, кто стал делать это после овладения мусульманами Меккой.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> То есть: в то время, когда они прятались в пещере от преследовавших их курайшитов при переселении из Мекки в Медину.

(Что думаешь ты о двоих, третьим для (مَا ظَنَكَ بِاثْنَيْنِ اللَّهُ ثَالِثُهُمَا ) которых является Аллах?)

Аль-Бухари и Муслим.

Сообщается также, что пророк, "Алада", сказал:

(Если бы (припплось) мне выбирать возлюбленного (xалиль)<sup>1</sup>, то я выбрал бы Абу Бакра, однако он является моим братом и сподвижником.)<sup>2</sup>

Сообщается также, что однажды пророк, дважды сказал:

«Поистине, Аллах направил меня к вам, и вы сказали: «Ты солгал!», — а Абу Бакр сказал: «Ты сказал правду!», — и он оказал мне помощь как лично, так и своим имуществом, так не оставите ли вы моего сподвижника в покое?)

Сообщается также, что однажды пророк, дама, сказал:

(О Ибн аль-Хаттаб, клянусь Тем, в чьей длани душа моя, если шайтан встретит тебя где-нибудь в пути, он обязательно выберет для себя другой путь.)

Аль-Бухари и Муслим.

Сообщается также, что пророк, дана, сказал:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Имеется в виду тот, кого любят больше всего. В Коране возлюбленным Аллаха назван пророк Ибрахим, мир ему.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> В той версии этого хадиса, которую приводит Муслим, сообщается, что пророк, പ്രത്യൂപ്പ, также сказал:

<sup>(...</sup>но Аллах Всемогущий и Великий уже выбрал Своим возлюбленным вашего товарища.)\*

<sup>\*</sup> Пророк, "АЛЛА , имел в виду самого себя.

«Среди тех, кто жил до вас, уже были получавшие внушения свыше<sup>1</sup>, и если найдётся один такой в моей общине, то, поистине, им является Умар.»

Сообщается также, что однажды, поведав людям о разговоре волка и коровы, пророк, """""", сказал:

(Поистине, я верю в это, и верят Абу Бакр и Умар, которые там не были.) $^2$  Аль-Бухари и Муслим.

Сообщается, что во время принесения клятвы, угодной Аллаху, когда Усман, да будет доволен им Аллах, отправился в Мекку<sup>3</sup>, посланник Аллаха, жилах, сделал знак правой рукой, желая сказать, что это рука Усмана, а потом ударил ею по другой своей руке и сказал:

Сообщается также, что пророк, "Алах», сказал:

н его выкопал<sup>5</sup> Усман. <sub>Аль-Бухари</sub>.

 $<sup>^{1}</sup>$  Не путать с откровениями (вахи), которые ниспосылались только пророкам.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Эти слова являются частью длинного хадиса, в котором говорится о великих достоинствах Абу Бакра и Умара, да будет доволен Аллах ими обоими. В этом хадисе сообщается, что люди, услышавшие о разговоре волка и коровы, что не соответствует общепринятым представлениям, подивились этому, и тогда пророк, "Миху, поведал, что Абу Бакр и Умар в силу совершенства их веры и высокой степени понимания верят тому, что он говорит, не испытывая колебаний и не удивляясь, так как они знают о всемогуществе Аллаха и они убеждены в правдивости посланника Аллаха, "Малах и который ничего не говорит по собственной прихоти.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Усман, да будет доволен им Аллах, отправился в Мекку для переговоров с курайшитами, которые решили воспрепятствовать совершению умры мусульманами, ожидавшими завершения этих переговоров в аль-Худайбийи, месте, расположенном на границе харама Меккч.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Иначе говоря, пророк, শুরামিন, принёс *клятву, угодную Аллаху*, за Усмана, не сомневаясь в том, что он принёс бы такую клятву, если бы не отсутствовал по уважительной причине.

<sup>5</sup> То есть: оплатил работу по расчистке этого колодца.

Сообщается также, что пророк, далах, сказал:

(Тому, кто снаряжал войско в трудный (поход, паградой послужит) Рай), — а одним из тех кто спаряжал его был Усман.

Сообщается также, что об Усмане, да будет доволен им Аллах, пророк, даже, сказал:

(Как же мне не стыдиться того, кого стыдятся ангелы?!) Муслим и аль-Хаким.

Сообщается также, что однажды пророк, даж, сказал Али, да будет доволен им Аллах:

# «Ты относишься ко мне, а я— к тебе.) (أنتُ مِنِّي و أَنا مِنْكَ ﴾ Аль-Бухари, ат-Тирмизи и Ахмад.

И пророк, "поведал, что Али любит Аллаха и Его посланника, а Аллах и Его посланник любят его<sup>2</sup>.

CO<sub>bb</sub>

Сообщается также, что однажды пророк, даж, сказал Али, да будет доволен им Аллах:

(Разве ты не согласен занимать при мне такое же положение, какое Харун занимал при Мусе, если не считать того, что после меня пророка уже не будет?)

Аль-Бухари и Муслим.

Передают со слов Са'ида Бин Зайда, да будет доволен им Аллах, что пророк, казал:

<sup>1</sup> Имеется в виду подготовка войска мусульман для похода на Табук.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Часть длинного хадиса, в котором сообщается, что во время похода на Хайбар посланник Аллаха, """""", сказал:

<sup>(</sup>Я обязательно вручу это энамя тому человеку, через которого Аллах (нам) дарует победу. Он любит Аллаха и Его посланника...)

﴿عَشْرُةٌ فِي الْجَنَّةِ: النَّبِيُّ فِي الْجَنَّةِ، وَأَبُو بَكْرِ فِي الْجَنَّةِ، وَعُمَسِرُ فِي الْجَنَّةِ، وَعَثْمَانُ فِي الْجَنَّةِ، وَعَلِيٍّ فِي الْجَنَّةِ، وَطَلْحَةُ فِي الْجَنَّةِ، وَالزُّبَيْرُ بِنُ الْعَوَّامِ فِي الْجَنَّةِ، وَعَبْسِدُ الرَّحْمَسِنِ بِسِنُ عَوْف فِي الْجَنَّةِ، وَعَبْسِدُ الرَّحْمَسِنِ بِسِنُ عَوْف فِي الْجَنَّةِ، وَعَبْسِدُ الرَّحْمَسِنِ بِسِنُ عَوْف فِي الْجَنَّةِ، وَلَوْ شَيْتُ لَسَمْيْتُ الْعَاشِرَ، قَالَ: فَقَسَالُوا: مَسن هُسو؟ فَسَكَتُ . قَالَ: فَقَالُوا: مَنْ هُو؟ فَقَالَ: هُو سَعِيدُ بْنُ زَيْدٍ﴾

(Десять (человек будут) в Раю: пророк, (будет) в Раю, и Абу Бакр (будет) в Раю, и Умар (будет) в Раю, и Усман (будет) в Раю, и Али (будет) в Раю, и Тальха (будет) в Раю, и аз-Зубайр Бин аль-Аввам (будет) в Раю, и Сад Бин Малик (будет) в Раю, и Абд ар-Рахман Бин Ауф (будет) в Раю), — и если захочешь, я назову десятого. Люди спрсили: «Кто же он?», — но он промолчал. Люди снова спросили: «Кто же он?» Он сказал: «Это — Са'ид Бин Зайд».

Сообщается также, что пророк, дазал:

﴿ أَرْحَمُ أُمْتِي بَامَتِي أَبُو بَكْرٍ، وَأَشْدَهُمْ فِي بِينِ الله عُمَرُ وَأَصْدَقُهُمْ جَيَاءً عُثْمَانُ، وَأَفْرَضُهُمْ زَيْدُ بْنُ ثَابِتٍ، وَأَقْرَوُهُمْ لِكِتَابِ الله أَبِيِّ بِنُ كَعْبِ، وَأَعْلَمُهُمْ بِالحَلَلِ وَالحَرَامِ معاذُ بْنُ جَبَلٍ، أَلاَ وَإِنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَمِيناً وَإِنَّ أَمِين أَمِينَ هَذِهِ الْأُمَةِ أَبُو عُبَيْدَةً بْنُ الجَرَاحِ ﴾

(Самым милостивым из общины моей по отношению к членам её твляется Абу Бакр, наиболее стойким из них в религии Аллаха вы яется Умар, наиболее стыдлизым — Усман, самым осведомлённым об установлениях, касающихся наследования имущества — Зайд Бин Сас ит, лучшим чтецом! Книги Аллаха — Убяйн Бин Каб, а лучшим энатоком дозволенного и запретного — Муза Бин Джабаль. И у каждой общины есть свой доверенный (амин), дозеренным же этой общины является Абу Убайда Бин аль-Джаррах.)

Акмад, ат-Тирмизи и аль-Хаким.

То есть: человеком, знающим Коран наизусть и чигающим его по всем правилам.

Сообщается также, что об аль-Хасане и аль-Хусайне пророк, сказал:

(Аль-Хасан и аль-Хусайн станут господами юношей Рая.)

Aт-Тирмизи и аль-Хаким.

И оп, дапах , сказал:

(Они — два моих базилика² в этом мире.) <sub>Аль-Бухари и ат-Тирмизи</sub>.

Сообщается также, что о них пророк, длях, сказал:

(اللَّهُمَّ إِنِّي أُحِبَهُمَا فَأُحِبُهُمَا (О Аллах, поистине, я люблю их, полюби же их и Ты!) аль-Бухари и ат-Тирмизи.

Сообщается также, что об аль-Хасане пророк, жизал:

(Поистине, этот мой сын $^3$  (стапет) господином, и возможно, что через него Аллах примирит между собой две огромные группы мусульман), — что действительно случилось впоследствии $^4$ .

Аль-Бухари, ат-Тирмизи, Абу Дауд и Ахмад.

Сообщается также, что об их матери пророк, " сказал: Фатима (стапет) госпожой женщин Рая.) Аль-Бухари и ат-Тирмизи.

И во многих других хадисах сообщается о мпогочисленных достоинствах сподвижников в целом и отдельных их представителей, однако указание на то, что кто-то из них обладал

Внуки пророка, "АЛЛАХ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Базилик — арматическое растение. Пророк, мара, имел в виду, что его внуки являются для него одной из радостей этого мира.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> То есть: потомок мужского рода.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> После убийства Али в 661 году аль-Хасан был провозглашён халифом в Ираке как старший член семьи пророка, "Дайда, однако через несколько месяцев он отрёкся от власти в пользу Му авийи, что положило конец борьбе за неё между мусульманами.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Иными словами, о своей дочери Фатиме, да будет доволен ею Аллах.

тем или иным достоинством, ещё не говорит о том, что они превосходили в этом остальных, и это распространяется на всех за исключением четырёх праведных халифов. Такой вывод относительно первых троих из них можно сделать на основании вышеупомянутого хадиса, передаваемого со слов Ибн Умара, да будет доволен Аллах ими обоими, что же касается Али, то, по единодушному мнению членов мусульманской общины, после них он был достойнейшим из живших на земле.

ВОПРОС 190. Сколько времени просуществовал халифат<sup>1</sup> после смерти посланника Аллаха, ""?

**ОТВЕТ.** Сообщается, что Сафина, да будет доволен им Аллах, сказал:

— Посланник Аллаха, далах, сказал:

(Пророческий халифат (будет существовать) тридцать лет, а потом Аллах вручит власть, кому пожелает.)

Абу Дауд, ат-Тирмизи, Ахмад и аль-Хаким.

И халифат, во время которого правили Абу Бакр, Умар, Усман и Али, да будет доволен ими Аллах, действительно просуществовал именно столько времени, при этом Абу Бакр был халифом два года и три месяца, Умар — десять лет и шесть месяцев, Усман — двенадцать лет, а Али — четыре года и девять месяцев, что с учётом правления аль-Хасана Бин Али в течение шести месяцев и составляет ровно тридцать лет.

Основателем первой правящей династии стал Му'авийа, да будет доволен им Аллах, который был лучним и достойнейним из них и после которого наступил период несправедливого правления, продолжавшийся до тех пор, пока власть не перешла к Умару Бин Абд аль-Азизу, да будет доволен им Аллах. Приверженцы супны даже считают его пятым праведным халифом, поскольку он следовал примеру первых четырёх.

¹ Имеется в виду халифат, возглавляемый праведными халифами как пре-емниками пророка, ্ল্যান্স্ক্রু.

ВОПРОС 191. Что может служить указанием на то, что эти четверо действительно являлись праведными халифами?

ОТВЕТ. Указаний на это существует великое множество:

- к числу их относится ограничение срока халифата тридцатью годами, что соответствовало времени их правления;
- -- к числу их относится также предпочтение их остальным, с чём упоминалось ранее, а также превосходство их один над другим, что соответствовало очерёдности их правления;
- наиболее же убедительным указанием на это является единодушное признание их праведными халифами авторитетных лиц, против чего не возражает никто, кроме заблудних и сторонников нововведений.

ВОПРОС 192. Какие указания существуют на то, что первые трое из них действительно являлись праведными халифами?

ОТВЕТ. Указаний на это существует множество. К числу их относятся те, которые мы уже приводили, а также хадис, передаваемый со слов Абу Бакра, да будет доволен им Аллах, который сообщил, что однажды пророк, даж, спросил:

#### (Кто из вас видел сон?) (مَنْ رَأَى مِنِكُم رُؤْيًا؟)

Один человек сказал: «Я видел, будто с неба были спущены весы, на которых взвесили тебя и Абу Бакра, и ты перевесил Абу Бакра, и взвесили Умара и Абу Бакра, и Абу Бакр перевесил, и взвесили Умара и Усмана, и Умар перевесил, а потом эти весы были подчяты». Абудауд, ат-Тирмизи и аль-Хаким.

ВОПРОС 193. Что в целом можно сказать о том, что Абу Бакр и Умар, да будст доволен Аллах ими обоими, являлись праветными халифами?

ОТВЕТ. На это имеется множество указаний.

Известен хадис, в котором сообщается, что пророк, с хазал:



﴿ بَيْنَا أَنَا نَائِمٌ رَأَيْتُنِي عَلَى قَلِيبِ عَلَيْهَا دَلُوّ، فَنَزَعْتُ مِنْهَا مَا شَاءَ اللّهُ. ثُمّ أَخَذَهَا ابْنُ أَبِي قُحَافَةَ فَنَزَعَ بِهَا ذَنُوباً أَوْ ذَنُوبَيْنِ وَفِي نَزْعِ بِهِ ضَعْ فَ وَاللّهُ يَغْفِرُ لَهُ ضَعْفَةً. ثُمَّ اسْتَحَالَتْ غَرْباً، فَأَخَذَهَا ابْنُ الْخَطَّابِ فَلَ مَ أَرَ عَبْقَرِيًا مِنَ النَّاسِ يَنْزِعُ نَزْعَ عُمَرَ، حَتَى ضَرَبَ النَّاسُ بِعَطَن ﴾

(Во сне я увидел себя у колодца, на (краю) которого стояла бадья, и я вычерпал из этого колодца (столько воды,) сколько пожелал Аллах. Потом эту бадью взял Ибн Абу Кухафа и вычерпал оттуда одну или две бадьи, а потом, делая это, он проявил слабость и Аллах простил ему его слабость. Потом эта бадья превратилась в огромную кожаную бадью, и её взял Ибн аль-Хаттаб и я не видел, чтобы какой-нибудь предводитель среди людей черпал бы так, как это делал Умар, и это продолжалось до тех пор, пока люди не отогнали ског на отдых Аль-бухари и Муслим.

ВОПРОС 194. Что является указанием на то, что Абу Бакр, да будет доволен им Аллах, по праву стал первым халифом?

ОТВЕТ. Указаний на это имеется великое множество. Часть из них была уже приведена нами. К числу их относится также и тот хадис, в котором собщается, что однажды к пророку, пришла какая-то женщина, которой он велел вернуться (ещё) раз. Она спросила: «Скажи, а если я приду, но не найду тебя?», — будто бы имея в виду то, что он может умереть. Пророк, казал:

(Если не найдёшь меня, обратись к Абу Бакру.) Аль-Бухари и Муслим.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Вода символизирует собой то, что обеспечивает жизненные интересы мусульман.

<sup>2</sup> Кунья Абу Бакра, да будет доволен им Аллах.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Имеется в виду кратковременность правления Абу Бакра.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> То есть: пока люди не напились сами и не напоили своих верблюдов, после чего расположились на отдых.

Сообщается также, что Лиша, да будет доволен ею Лллах, сказала:

— Однажды посланник Аллаха, " сказал мне:

(Позови ко мне твоего отца и твоего брата, чтобы я написал (завещание), ибо, поистине, я боюсь, что найдутся желающие и кто-то скажет: «Я более достоин» — тогда как Аллах и верующие не хотят никого, кроме Абу Бакра.  $\bullet$ 

И то же самое пророк, "маж», говорил, назначая Абу Бакра чмамом на молитве, когда сам он заболел незадолго до смерти. Кроме того, присягу Абу Бакру, да будет доволен им Аллах, принесли все сподвижники посланника Аллаха, "маж», из числа мухаджиров и ансаров, а также и других людей.

#### ВОПРОС 195. Какие указания имеются на то, что после Абу Бакра халифом по праву должен был стать Умар?

**ОТВЕТ.** Таких указаний имеется множество, и часть их уже была приведена нами ранее. К числу их относится и то, что однажды посланник Аллаха, дам, сказал:

(Поистине, я не знаю, сколько ещё мне осталось находиться среди вас, следуйте же примеру тех, кто будет после меня), — и сказав это, оп указал на Абу Бакра и Умара, да будет доволен Аллах ими обоими.

И к числу таких указаний относится содержание того хадиса, где говорится о бедствии<sup>3</sup>, которое станет бушевать подобно морю. В этом хадисе сообщается о том, что Хузайфа, да будет

3 Здесь речь идёт о междоусобицах среди мусульман.

¹ То есть: Абу Бакра, да будет доволен им Аллах.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Пророк. Дина, имел в виду, что найдутся желающие стать халифом, которые будут заявлять, что достойны власти больше других.

доволен им Аллах, сказал Умару: «Поистине, отделяет тебя от этого бедствия запертая дверь». Умар спросил: «Она будет открыта или сломана?» Он ответил: «Только сломана», — после чего Умар сказал: «Тогда она уже не закроется». Этой дверью был сам Умар, а сломать её значило убить Умара. И после него смуты в мусульманской общине уже не прекращались.

Аль-Бухари и Муслим (часть длинного хадиса).

И все члены мусульманской общины пришли к единодушному мнению, что после Абу Бакра халифом должен был стать именно Умар, да будет доволен Аллах ими обоими.

ВОПРОС 196. Какие указания имеются на то, что после Абу Бакра и Умара халифом по праву должен был стать Усман?

**ОТВЕТ.** Указаний на это существует множество, и часть их уже была приведена нами ранее. К числу их относится также хадис, передаваемый со слов Ка'ба Бин 'Уджра, да будет доволен им Аллах, который сказал:

— Однажды посланник Аллаха, "пам., упомянул о неизбежном грядущем бедствии. В это время мимо проходил какой-то человек с покрытой головой и посланник Аллаха, "пам., сказал:

(В то время этот (человек) будет придерживаться правильного пути.)

Тогда я бросился вперёд, схватил Усмана за руки, а потом повернулся к посланнику Аллаха, ", и спросил: «Этот?», — и он сказал:

(هُذُاً (Этот.) дт-Тирмизи, Ибн Маджа, Ахмад и аль-Хаким.

Сообщается, что Аиша, да будет доволен ею Аллах, сказала:
— Однажды посланник Аллаха, "та, трижды сказал:

﴿ يَا عُثْمَانُ إِنْ وَ لَآكَ اللَّهُ هَذَا الأَمْرَ يَوْماً، فَأَرَادَكَ الْمُنَــافِقُونَ أَنْ تَخْلَـعَ قَميصنكَ اللَّهُ ، فَلاَ تَخْلَعْهُ ﴾

<sup>&#</sup>x27; Имеется в виду, что лица его не было видно.

(О Усман, если Аллах когда-нибудь вручит тебе власть над этим, а лицемеры пожелают, чтобы ты снял с себя ту рубаху, которую наденет на тебя Аллах, то не снимай её!)  $A_{\text{Т-Тирмизи. Ибн Мяджа и Ахмад.}}$ 

И все члены совета (шура́) сошлись на том, что следует присягнуть ему, а потом к ним присоединились и все другие сподвижники, и первым присягнувшим ему после Абд ар-Рахмана Бин Луфа стал Али, да будет доволен им Аллах, а потом ему присягнули и все остальные люди.

ВОПРОС 197. Какие указания имеются на то, что после них преимущественное право на халифат имел Али?

**ОТВЕТ.** Указаний на это существует множество, и часть их уже была приведена нами ранее. К числу их относится и сообщение о том, что пророк, , , , сказал:

(Горе Аммару, ибо его убъёт группа несправедливых, которых он станет призывать к Раю, тогда как они будут призывать его к Аду.)

И действительно, Аммар находился с Али, да будет доволен Аллах ими обоими, когда он был убит жителями Шама<sup>1</sup>, которых он призывал к сунне, согласию и повиновению истинному руководителю, то есть Али Бин Абу Талибу, да будет доволен им Аллах.

Сообщается также, что пророк, даж, сказал:

(Во время раскола среди людей отступят (от веры) отступники и убъёт их та из двух групп, что окажется более близкой к истине.)

Муслим и Ахмад.

И действительно, хариджиты<sup>2</sup> стали отступниками, и Али сразился с ними в битве при Нахраване, и он был более бли-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Старое название земель, на которых ныне расположены такие страны как Сирия, Иордания, Ливан и Палестина.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Текст примечания см. на след. стр.

зок к истине, по единодушному мпению всех приверженцев сунны, да помилует всех их Аллах Всевышний.

BOПРОС 198. На ком лежит обязанность побуждать к одобряемому шариатом и удерживать от отвергаемого им и какие ступени этого существуют?

ОТВЕТ. Аллах Всемогущий и Великий сказал:

«И пусть будет из вас община призывающих к благому, побуждающих к одобряемому и удерживающих от отвергаемого. Такие-то и преуспеют. Э Семейство имрана, 104.

Что же касается пророка, даж, то сообщается, что он сказал:

«Если кто-нибудь из вас увидит отвергаемое (шариатом), пусть изменит это собственноручно, если же не сможет, — то своим языком, а если не сможет (и этого), то — своим сердцем, и это станет самым слабым проявлением веры. муслим.

Об этом говорят и очень многие другие аяты Корана и хадисы и все они указывают на то, что побуждение к одобряемому и попытки удерживать от порицаемого являются обязанностью каждого, кто увидит, что это является необходимым. От этого не освобождается никто, если только это уже не сделает кто-то

Примечание №2 х стр. 248 Араб. аль-хаваридж, которых называли также аль-мари-ка (отступники). Они выступили против повелителя правоверных Али Бин Абу Талиба в то время, когда он боролся за власть с Му'авией, да будет доволен Аллах всеми ими. Наиболее яростным нападкам он подвергался со стороны Абдуллаха Бин Вахба ар-Расиби и аль-Аш'аса Бин Кайса, в целом же среди хариджитов насчитывалось много групп, которых объединяло между собой непризнание Усмана и Али, да будет доволен Аллах ими обоими, а также то, что они считали невероными мусульман, совершивших тяжкие прегрешения.

другой, и чем большими возможностями и знаниями обладает раб Аллаха, тем более обязательным это для него становится, а когда грешники подвергнутся мукам, не спасётся никто за исключением тех, кто пытался удерживать людей от грехов.

#### ВОПРОС 199. Что можно сказать о чудесах людей, близких к Аллаху (кярамату-ль-аулийа')?

ОТВЕТ. Такие чудеса действительно могут иметь место. Так называются связанные с ними сверхъестественные вещи, которые, однако, совершаются не ими самими и к которым сами они не стремятся. Всё это через них совершает Аллах, даже если они и не знают об этом. Примером может служить история с юношами из пещеры<sup>1</sup>, история о людях, которых завалило обломком скалы<sup>2</sup>, а также история Джурайджа<sup>3</sup>, и все эти чудеса имели отношение к чудесам их пророков. Вот почему наибольшее количество величайших чудес было совершено в этой общине: объясняется это величием чудес её пророка и тем, в какой степени этот пророк был почтён Аллахом Всемогущим и Великим. Известны сообщения о том, что случилось с Абу Бакром в период вероотступничества  $(pu\partial\partial a)^4$ , о том, что Умар, стоявший на минбаре мечети в Медине, обратился к Сарийи, который в это время находился в Шаме, и эти слова были им услышаны, и о том, как он написал письмо Нилу<sup>5</sup>, о том, как во время завоева-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Подробнее об этом рассказывается в «Аль-бидайа ва-н-нихайа», стр. 102–110. См. также: Коран, «Пещера», 8–25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Об этом сообщается в хадисе, приводимом аль-Бухари и Муслимом, где рассказывается о том, как троих людей завалило обломком скалы в пещере и как они обращались к Аллаху с просьбами о спасении, упоминая о благих делах, совершённых ими прежде.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Об этом говорится в одном из хадисов, приводимом имамом Ахмадом, а также в «Аль-бидайа ва-н-нихайа». Джурайдж был отшельником, которого несправедливо обвинили в прелюбодеянии. Он обратился с просьбой о защите к Аллаху, который помог ему, сделав так, что свидетельство о его невиновности принёс младенец, лежавший в колыбели.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Имеется в виду отказ некоторых племён подчиняться власти халифа и выплачивать закят, в связи с чем Абу Бакром, да будет доволен им Аллах, были предприняты походы против ряда арабских племён. См.: «Тарих аль-ислам» и «Табакат аль-машахир ва-ль-а'лям» аз-Захаби [3:20–25].

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> «Ан-нуджум аз-захира», 1/35; «Тариху-ль-хуляфа», 49.

ния Рума аль-'Аля Бин аль-Хадрами направил своего коня в море<sup>1</sup> и тот пошёл по воде, о том, как Абу Муслим аль-Хауляни молился в огне, который разжёг для него аль-Асвад аль-'Анси<sup>2</sup>, а также о многих других событиях такого рода, которые имели место с мусульманами как при жизни пророка, так и во времена сподвижников и тех, кто последовал за ними с чистыми сердцами, и которые происходили впоследствии, вплоть до наших дней, и ещё будут происходить до самого Дня Воскресения. И всё это по сути своей является не чем иным как чудесами нашего пророка, поскольку они получили возможность совершать подобное только благодаря следованию ему.

Если же нечто сверхъестественное совершает человек, не являющийся последователем этого пророка, то это является не чудом, а искушением и обманом, и такой человек относится к числу близких не к Милостивому, а к шайтанам, да упасёт нас от этого Аллах!

# ВОПРОС 200. Кто относится к числу близких (аулийа')<sup>3</sup> к Аллаху?

**ОТВЕТ.** К числу близких относится каждый из тех, кто уверовал в Аллаха, стал страшиться Его и последовал за Его посланником,

Аллах Всевышний сказал:

«Поистине, близким (аулийа") к Аллаху нечего бояться и не станут они печалиться. Э йунус. 62

<sup>!</sup> Аль-'Аля Бин аль-Хадрами — один из предводителей мухаджиров и правитель Бахрейна, назначенный на эту должность посланником Аллаха, "ЖЛДХ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Абу Муслим аль-Хауляни — один из предводителей последователей, который принял ислам ещё при жизни посланника Аллаха, "Мих", и приехал в Медину во время правления Абу Бакра ас-Сиддика, да будёт доволен им Аллах. Длинный рассказ об этом чуде приводится в «Тарих» Ибн Асакира (9/10) и «Маджму' аль-фатава» (11/279).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Араб. ед. ч. — *вали*. Это слово является многозначным. Среди других значений, передаваемых этим арабским корнем: быть близким; управлять; быть дружески расположенным; оказывать содействие.

А затем Он пояснил, кто относится к их числу, сказав:

Тем, которые уверовали и были богобоязненны...) اللَّذِينَ عَامَنُواُوَكَانُواْيَــُّقُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّالِي اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

«Аллах — Покровитель тех, кто уверовал. Он выводит их из мрака к свету. Что же касается неверных, то покровительствуют им (те, имя которым —) *тигут* . Они выводят их из света к мраку. № Корова. 257.

Аллах Всевышний также сказал:

«Покровителем вашим является только Аллах, и Его посланник и уверовавшие, которые совершают молитвы, дают закят и совершают поясные поклоны. ○ А кто ищет покровительства Аллаха и Его посланника и те, кто уверовал, они и есть приверженцы Аллаха (, которые) одержат победу. ▶ Трапеза. 55–56.

Что же касается пророка, дата, то сообщается, что он сказал:

(Поистине, члены семейства такого-то не являются моими покровителями, покровителями для меня являются только Аллах и праведные верующие.) Аль-Бухари и Муслим.

Сообщается, что аль-Хасан аль-Басри, да помилует его Аллах Всевышний, сказал:

 Аллах подверг испытанию людей, которые заявляют о своей любви к Аллаху, сказав:

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  В данном случае имеются в виду все те, кто подталкивает их к неверию и идолопоклонству.

«Скажи: «Если любите вы Аллаха, то следуйте за мной, (и тогда) Аллах возлюбит вас...» семейство имрана, 31.

Сообщается, что имам аш-Шафи'и, да помилует его Аллах Всевышний, сказал: «Если увидите человека, который ходит по воде или летает по воздуху, не верьте ему и не обольщайтесь им, пока не убедитесь в том, что он является последователем посланника,

ВОПРОС 201. Какую группу имел в виду пророк, жалах, сказавший:

(Группа людей из моей общины будет явно придерживаться истины и не повредят им выступающие против них до тех пор, пока не придёт веление Аллаха Всевышнего)!?

**ОТВЕТ.** Эта группа является одной из семидесяти трёх групп и единственной, которая спасётся, как указал на это пророк, , , , сказавший:

(Все они будут в Огне, кроме одной, и это — (сторонники) согласия (аль-джама а).) ибн маджа и Ахмад.

В другой версии этого хадиса сообщается, что пророк, «казал:

(...и это те, которые будут придерживаться того, чего придерживаюсь сегодня я и мои сподвижники.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Этот достоверный хадис передаётся очень многими путями. По милости Аллаха для каждого мусульманина он является радостной вестью о существовании той группы, которая спасётся, да причислит Аллах нас к ней и к тем, кто оказывает ей помощь, поистине, Он — прекрасный Покровитель и прекрасный Защитник. Этот хадис приводят Муслим, Ахмад, аль-Бухари, Ибн Маджа и аль-Хаким.

Мы молим Аллаха Всевышнего, чтобы Он причислил нас к этим людям, и не уводил наши сердца с правильного пути после того, как направил нас к нему, и даровал нам от Себя милость, ведь, поистипе, Оп — Дарующий.

«Преславен Господь твой, Господь величия, (Он выше) того, что Ему приписывают! ○ И мир посланникам ○ и хвала Аллаху, Господу миров! Выстроившиеся в ряды, 180–182.



Подготовка оригинал-макета и дизайн обложки: М. Н. Калинин



#### Хафиз бин Ахмад аль-Хаками

#### 200 ВОПРОСОВ ПО ВЕРОУЧЕНИЮ ИСЛАМА

2-е издание, исправленное

Издательский дом «Умма» Адрес: 109382 г. Москва, проезд Кирова, 12 Адрес для писем: 117042 Москва, а/я 35, Л. Эжаеву

> WWW.UMMAH.RU ummah@ummah.ru



